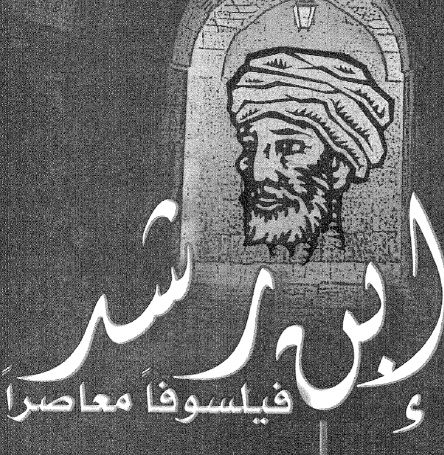
د. بركات محمد مراد





# ابن رشد فيلسوفا معاصرا

دكتور

بركات محمد مراد

جامعة عين شمس

مصر العربية للنشر والتوزيع ١٩ ش اسلام (١٣ سابقا) حمامات القبة -القاهرة

- ابن رشد فیلسوفا معاصرا
- ♦ المؤلف: د. بركات محمد مراد
- الناشر: مصر العربية للنشر والتوزيع
   ١٩ ش إسلام / حمامات القبة

ت: ۱۲۲۲۲۸ ۳۲۸۰۰۵

فاکس: ۲۵۲۲۲۸

- عدد النسخ: ۱۱۰۰ نسخة
  - سنة النشر: ۲۰۰۲
- رقم الإيداع القانوني: ٢٠٠٢ / ٢٠٠٢
  - الترقيم الدولي: 7-39-5471

كيف يمكن لابن رشد أن يصبح فيلسوفا معاصرا، على الرغم من مرور ثمانية قرون على وفاته؟ يتبادر هذا السؤال إلى الأذهان، ولابد من الإجابة عليه، ويعتبر هذا البحث محاولة متواضعة للإجابة عن هذا السؤال.

وبادئ ذي بدء لابد من إشارات فلسفية سريعة تلقي بعسض الضوء على جوانب الإشكالية، وبعض الإيضاحات التي لابد منها من أجل تجنب شكوك صغيرة يمكن أن تنبت في النفس وتلقي بظلالها، فتؤدي إلى سوء فهم يمكن أن يتطرق إلى الأذهان.

وأول هذه الإيضاحات أننا لابد أن ندرس ابن رشد ومؤلفاته، ليس فقط من أجل الاحتفال به كفيلسوف عربي مسلم أضاف إلى التراث الإنساني عامة والإسلامي خاصة أفكارا فلسفية جديرة بالتسجيل والتحليل، بل لمساهمته الفعالة في بناء منهج فلسفي نقدي استخدمه في مؤلفاته، وحاول تطبيقه على مختلف المذاهب والفرق والتيارات الفلسفية في عصره، وعانى من جراء ممارسته لهذا المنهج نكبته المعروفة.

وتأتى أهمية هذا المنهج ليس في سبقه الزمني على ظهور المناهج النقدية الفلسفية في أوربا والغرب بأكثر من خمسة قرون، بل لاعتماد هذا المنهج بشكل أساسي على العقل متمثلا في البرهان. ولا يخفي علينا الآن ذلك الترابط السببي الأكيد ما بين ضرب التيار العقلاني النقدي الذي مثله ابن رشد خير تمثيل، وبين التقهقر الحضاري والسياسي والتقافي اللاحق له. هذا الترابط الذي يزيده توكيدا تقدم الغرب الأوربي المطرد مذ ذلك الدي تقف أفكار ابن رشد ونظرياته وشروحاته، وكان متحمسا لها ولأهميتها، بقبوله لها وبرفضه لها على حد سواء، بعد أن وضعت تحت الحظر في موطنها الأصلي، وثاني هذه الإيضاحات، أن اهتمام ابن رشد بالفلسفة في صورته النهائية، على الرغم من شروحاته، وتحليلاته فالسفة

ألقى هذا البحث فى مؤتمر ابن رشد فيلسوف الشرق والغرب بتونس، بمناسبة الذكرى المئوية الثامنة لوفاته عام ١٩٩٨ تحت رعاية المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم، بقرطاج فبراير عام ١٩٩٨.

أرسطو أو تبلور مذهب فلسفي متكامل ينسب إلى ابن رشد ويعرف بالرشدية، هـــو اهتمـام بالمنهج قبل أن يكون اهتماما بالموضوعات والأفكار الفلسفية، التي طالما تعرض لها كثير من فلاسفة الإسلام قبله. فالفلسفة والعلم في نظره هو منهج قبل أن يكون شيئا آخر، ولذلك أتــت كتبه الثلاث الأساسية "تهافت التهافت" و"فصل المقال" و"كشف مناهج الأدلة" كتبا في المنهج.

وثالث هذه الإيضاحات، اعتماد ابن رشد المفهوم "التأويل" في المسألة الدينيسة، ذلك المفهوم الذي أسسه ابن رشد بشكل عقلاني في مؤلفاته، وجعله مفتاحها لحل كثير من الإشكالات العقائدية، والتي تجعل المذهب عنده مفتوحا إن صح التعبير وهو بذلك يتيح مساحة كبيرة من التسامح الديني والحرية الفكرية، خاصة في المسائل العويصة من العقائد التي تختلف فيها قرائح العلماء فضلا عن عامة المؤمنين، وهذا يجعل من فلسفة ابسن رشد فلسفة تتويرية تقف على طرفي نقيض من الفلسفات المنغلقة والدغمائية، ويمكن اتخاذ ابن رشد وفلسفته أنموذج إنقاذ معاصر لمواجهة نوازع التطرف الراهنة التي اجتاحت عواصمنا العربية والإسلامية والتي تزعم انتماؤها إلى أصالة تراثية ترفض الحوار العقلاني الحسر المنفتح على الآخر المختلف، والاعتراف بحقه المقدس بالاختلاف، وتتوسل بدلا من ذلك العنف المسلح ضد سلطات سياسية تمادت في تعطيل نواعد الديمقر اطية، وتخلت عن مسؤولياتها التنموية العامة، وانتهكت حقوق الإنسان المواطنية، المادية والأخلاقية.

ومن هنا فهذا الرهان اللامحدود على إحياء عقلانية ابن رشد، يمكنه أن يفسر عمق القلق الذي يعتور كثير من الباحثين، من مخاطر تمادي الانرلاق في مهاوي العنف "اللاعقلاني" ويؤكد إيمانهم بأن للعقلانية النقدية المنفتحة تراثا عريقا في الثقافة العربية، وباعتراف الغرب بها، وقد كان ابن رشد ممثلها الأبرز.

ورابع هذه الإيضاحات اشتمال فلسفة ابن رشد، في نظرنا، لمفاهيم علمية وفلسفية، لا غنى عن التذود بها، مثل اهتمامه الشديد بمفهوم السببية، ومحاولته إرساءه على أسس علمية وفلسفية، ومعالجته لمشكلة الحرية الإنسانية معالجة طبيعية أقرب إلى الفهم العلمي الحديث، واحتفائه ببناء أدلة عقلية موضوعية على وجود الله تعالى، ومحاولته الناجحة للتوفيق بين الدين والفلسفة أو العقل والنقل، وتحقيقه لمفهوم الموضوعية العلمية الذي تجلى مسن خلل شروحه على مؤلفات أرسطو التي أزال عنها كل التشويهات التي لحقت بها وتقديمه لها فسي صورة علمية صحيحة ، جعلته جديرا بلقب "الشارح الأكبر".

كل هذه المفاهيم العلمية والفلسفية السابقة تجعل ابن رشد ليس فيلسوفا عربيا وإسلاميا من فلاسفة العصور الوسطى، بل فيلسوفا على المستوى الإنسائي العالمي، يصلح نموذجا يحتذى في كل العصور، لاحتواء مؤلفاته على قيم ومبادئ ومحاور يجب أن يتغياها الفكر الإنساني في مختلف توجهاته العلمية والثقافية.

ومن هذا فيجب علينا دراسة ابن رشد دراسة علمية دقيقة، على الرغم من أننا قد تجاوزناه، ونحن على أبواب القرن الحادي والعشرين، أو ينبغي أن نكون قد تجاوزناه، ولا يمكننا أن نعود ثانية إلى مناقشة نفس القضايا التي ناقشها أو على الأقل بنفس المنظور الدي حللها من خلاله، خاصة وان المعطيات التي بين أيدينا من مختلف العلوم والثقافات قد تراكمت بشكل غير مسبوق.

ومن هنا فنحن فى أمس الحاجة إلى مناهج قد اعتمدها ابن رشد تصلح لكل زمان ومكان، ورئية فلسفية وأفكار أساسية لا يمكن للإنسان الاستغناء عنها، مثل الاعتماد على العقل، على الرغم من تغير مفهوم العقل الآن، ومثل الحرية التي لا غنى للبحث العلمي عنها، ومثل فكرة التأويل التي تمثل مفهوما ضروريا لفهم الدين والمعتقدات االماورائية، والتي تمثل بعدا إنسانيا خالصا يفقد الإنسان هويته وحقيقته بفقده.

ولذلك يجب على هذه 'اللحظة الرشدية' التاريخية المنيرة والمتألقة في تراثنا العربي والإسلامي أن يتمثلها الوعي العربي المعاصر، ويتحسر على افتقاده لها، ويحاول إحياءها، ويعمل على إستعادتها.

وإذا كان التراث العربي والإسلامي يمثل بعدا أساسيا من أبعاد شخصيتنا الفكرية والثقافية، ويعسنبر جزءا جوهريا من هويتنا التي أصبحت في بداية الألفية الثالثة معرضة للعواصف والأنواء الأيديولوجية المعاصرة بمساعدة تكنولوجيا الاتصالات الحديثة، فإن ابسن رشد ومؤلفاته يعتبر جزءا محورا رئيسا في هذا التراث يجسب إحياء واسستلهام توجهات الأساسية، خاصة وأنه يمثل أحد أفضل مفكري التيار العقلاني، والفلسفي والعلمي، داخل الفكر العربي الإسلامي، كما يعد مرجعية مهمة داخل إطار الفكر الأوربي أو اللاتينسي المسيدي، ويعتبر بالتالي نقطة تواصل واحتكاك بين كلا الفكرين والثقافتين الشرقية والغربية خاصة بعد أن دخل ابن رشد كلية في ساحة العقل الفلسفي وتبنى عن اختيار واع كل مقولات الخطساب

الفلسفي بما فيها المقولات الميتافيزيقية، ومفهوم السببية، وخلود الروح، والإيمان بالألوهية على أسس عقلية، تلك القضايا الفلسفية التي مثلت قاسما مشتركا بين الفكر العربي الإسلمي والفكر الأوربي بعد القرن الثاني عشر الميلادي، والتي ما زالت تمثل أهمية قصوى في الفلسفة الحديثة، لو وضعت في إطارها الصحيح وعولجت بأساليب ومناهج فلسفية حديثة تتناسب مع لغة العصر ومناهجه.

وإذا كان الفيلسوف "جان فال" يؤكد في كتابه "بحث في ما بعد الطبيعة" أن الفكر الفرنسي والأوربي المعاصر استمرار لفكر ما قبل سقراط، ويطالب بأن نكون علمى وعمى بحقيقة أننا أبناء هذا الجيل في مجال الفلسفة ورئة تقافة قديمة قد بدأت مع طاليس، فمان ابسن رشد ومن سبقه من فلاسفة المشرق قد نادوا بنفس الدعوة قبله بعدة قرون مع اختلف الظروف والدواعي.

وهذا ليس غريبا فلقد كان للمعرفة على ممر التاريخ أعظم الأثر فسى تغيير حياة الإنسان وأنماط تحولات وتغيرات تفكيره وأدوات تعامله مع الطبيعة من حوله. فكل تغيير في المعرفة يستتبع معه تحولات قد لا يعرف قياسها ومداها ولا حتى زمنها، لأن العلم يبقى مسع الإنسان وينتقل من جيل إلى جيل، ومن حضارة إلى حضارة أخرى، ومع أن البشرية وصلت إلى مشارف القرن الحادي والعشرين، فإنها ما زالت إلى هذا اليوم تتأثر بعلوم ومعارف يرجع تاريخها إلى ما قبل الميلاد، وهذا هو سر العلم وعظمة الفلسفة.

ومن هذا لم يكن غريبا أن نجد الفيلسوف "جان فال" يقترح أن نجمع بين إحساسنا بالثورة الفكرية وإحساسنا بهذا التراث الطويل، وأن نقدر ما هو جديد في التصورات المعاصرة وما هو مستمر من التصورات القديمة في نفس الوقت، وبعبارة أخرى يدعو إلى عودة ثورية في جوهرها لهذه التصورات القديمة، وأن نبحث لدى كبار المفكرين عن رؤية أكمل ومنظور أشمل المشكلات، ويرى أن إطلاعنا على فكر هؤلاء الفلاسفة سيحقق انا مكاسب لا يمكن تقديرها.

هذا بالإضافة إلى أن المشكلات الفلسفية الكبرى خاصة ما يتصل منها بالميتافيزيقا، قـ د لا تكون جديدة، في موضوعها ومفاهيمها، ولكن في كيفية طرح هذه المشكلات، ففي الفلسفة

كما ذكر ذلك أحد الباحثين المعاصرين، ليس هناك جديد كل الجدة، بل هنساك طرح جديد القضايا القديمة.

فالتقدم في الفلسفة ليس تقدما في الموضوعات، بل هو تقسدم فسي كيفية طرح الموضوعات التي سبق أن طرحت بشكل آخر، فالموضوع الواحد يطرح في عصر ويحمل مضمونا معينا، ولكنه قد يعاد طرحه في عصر آخر ليحمل مضمونا آخر، بالإضافة إلى أن المشروعية الفلسفية للمشكلات تتحول وتحدد دوما، ولا تصبح أي قضية مشكلة فلسفية لأنها وردت في قائمة وضعت سلفا وحظيت بإتقان أهل الاختصاص، بل تصير مشكلة فلسفية، لأن طائفة من الأسئلة لا تزال تتجمع وتتشابك ملحة في طلب الجواب. ولا ريب أن هذه الأسئلة هي تعبير عن حاجات ومطالب عملية وفكرية وثقافية حثت عليها أو أنتجتها أوضاع تقافية مادية و وعلية و روحية جديدة.

وهذا يدفعنا إلى الاهتمام بطرائق الممارسة الفلسفية، أتكسون وصفية، أم نقدية، أم تقديدة، أم تأويلية؟ ذلك أن كلا منها تفضي إلى نوع من المعرفة تختلف عما تفضي إليه الأخرى، ويبدو واقع التفكير الفلسفي كما هو ممارس الآن، بحاجة ماسة إلى كل تلك الطرائق، والذي يفرض تلك الحاجة غياب الممارسات المنتجة للمعرفة إلا في نطاق ضيق، فما زال الوصف بمعنساه الحصري الدقيق قاصرا عن تشخيص طبيعة التفكير الفلعنفي العربي والإسلامي، ولم يفلح بعد في تثبيت الركائز الأساسية لذلك التفكير.

فقد غابت إلى حد ما الرؤية النقدية التى تهدف إلى فتح آفاق جديدة لتفكسير مختلف استنادا إلى إيجاد إمكانات تفكير أخرى. أما المنظور التأويلي، فقد كان انحساره أشد مسن سابقيه، وتتأتى أهميته من كونه المنظور الذي بناسب مواجهة النصوص، وتقويم مضمراتها، وكثيف مقاصدها، واستنباط معرفة مغايرة عما عسرف عنها. وهدذه الطرائسق المنهجيسة بإجراءتها ومفهوماتها، واستراتيجياتها الوصفية والتحليلية والاستنطاقية تعد ضرورة لازمسة ترافق أي مسعى يتغيا تحديث الفكر الفلسفي العربي الإمتلامي لأنها وسائل ذلك التحديث وفي غيابها أو انحسارها، أو إهمالها، يصبح الحديث عن ذلك الهدف لا معنى لسه، وسواء تسم التحديث على مستوى الغاية من الممارسة الفلسفية أو على مستوى موضوعها أو مستوى أشكالها وضروبها، فهو حديث شديد الاتصال بإشكاليات الثقافة العربية المعاصرة.

هذه الطرائق الفلسفية السابقة يمكن استلهامها من تراث ابن رشد الفلسفي بيسر وسهولة لأنها تمثل مرتكزات أساسية في هذا التراث العقلاني. وإذا كان ابن رشد قد أطل على شؤون زمانه من أعلى ذرى التطور الفكري الذي بلغته الحضارة الإنسانية آنذاك، متمثلة في الحضارة الإسلامية، فإننا اليوم نغالب مشاكلنا على منحدر التخلف والعجز عسن التحديد العلمي الدقيق لأبعاد وأطراف ومصائر الصراع التاريخي والحضاري الذي ننهض له والذي يمثل، كما يقال اليوم، إشكاليتنا، خاصة بعد ظهور ما يعرف بصدام الحضارات أو الثقافسات وإنه لمما يلفت النظر في تجربتنا الثقافية السابقة المتمثلة لنا الآن في التراث العربي والإسلامي أن البحث ارتبط دائما بالواقع، فلا نجد نظرية أو قانونا قد اكتشف أو فرقة أو مذهبا قد نشأ وقد أدرك ذلك كثير من الباحثين في هذا التراث إلا كانا ثمرة النشاط العقلي الرامي إلى حل إشكال قائم في دينا الواقع والمجتمع.

ولم يكتف العربي المسلم بأن يكون الواقع هو المصدر الذي يستمد منه بداية العلم والفلسفة، لكنه جعل هذا الواقع وتطويره هدفا أساسيا لنشاطه، إنطلاقا من التوجيه النبوي الأسمى "اللهم إن أعوذ بك من علم لا ينفع" هذا ما كانت ترمي إليه أبحاث الفارابي في "المدينة الفاضلة" والماوردي في تحليله لوظيفتي "الوزارة" و"القضاء" وابن رشد في شروحه، وابن خلاون في مقدمته، أعنى تحليل الواقع للتخلص مما فيه من مشكلات تهدد بالانزلاق إلى الهاوية.

ولأن البحث عن الحل كان هاجسا عند الجميع، ولأن الحكمة ضالتهم فإنهم لم يروا بأسا في البحث والتفتيش فيما لدى الآخرين من علوم ومعارف قد تساعدهم في تحقيق أغراضهم، فأقبلوا على ترجمة ما لدى اليونان الرومان والفرس والهنود من عليم وفلسفة، ليحصلوا على غذاء جديد لفكرهم، فينمو ويثروا، وتتوسع أفاقه، فكانت الترجمة اختيارا عربيل إسلاميا، حدد ما ينقل وكيف ينقل، وكانت شروحات ابن رشد الكبرى وتلخيصاته الوسطى والصغرى، لمؤلفات أرسطو محاولة فلسفية رائعة وغير مسبوقة لتقديم الفكر الأرسطي في صورته الحقيقية والموضوعية.

ولقد كان ابن رشد آخر أعلام الفلسفة العربية العقلية العالمية النقدية الكبار فى اشروحاته الدقيقة لفلسفة المعلم الأول التى كانت مهيمنة على الثقافة العالمية فى الشرق وفى الغرب، حيث أصبح هو المرجع التفسيري لها الأكثر نقة على الإطلاق. وكذلك أيضا

وخصوصا فى مؤلفاته الأصلية حول علاقة هذه الفلسفة بالإسلام، وبراعته في تبيان موافقتها الجو هرية مع تعاليمه لا بل دعوة الدين الصريحة إلى تعلمها والإفادة منها فى مجال القضايا الدينية نفسها. ولقد نكب ابن رشد بسبب مواقفه الفكرية هذه.

وليس غريبا أن يكون الارتباط بالواقع الفكري والثقافي والديني سمة أساسية من سمات الفكر الرشدي، خاصة وأنه قد تلقى ثقافة دينية نظرية وعملية منذ طفولته المبكرة، وتمكنت أسرته من تلقينه كل العلوم الدينية الشرعية، مما أهله لأن يكون فقيها قبل أن يكون فيلسوفا، ومن هنا لم يكن غريبا أن يكون قاضيا مثل أبيه وجده الذين توليا القضاء لسنوات طويلة، وألف ابن رشد الحفيد كتابا في الفقه هو "بداية المجتهد ونهاية المقتصد" الذي يعتبر رؤية ناضجة للفقه وأصوله، سنتوقف عندها لنستحلي تجلى هذه الرؤية الفلسفية مسن خلل العلوم الشرعية متمثلة في الفقه.

وليس من المبالغة أن نقول بأن الفقه إذا لم ينته صاحبه إلى الفرعيات، يعد من أكـــثر العلوم الإسلامية عقلانية بما فيه من انضباط منهجي، وتفكير في معالجة الأصول، وتبصـــر في الأحداث، والتفات إلى الواقع المجتمعي.

ونجد أن كثيرا من عباقرة الفكر الإسلامي يفاخرون بأن تقافتهم الأساسية التي أكسبتهم العقلانية وقوة النظر هي الثقافة الشرعية وخصوصا منها فقه الأصول، إن هذا صحيح بالنسبة للغزالي، وابن تيمية، وابن خلاون كما هو صحيح بالنسبة لأبن رشد، وهو باد مسن تصفيح التاجه وآثار حياته.

ومن بديهيات الفكر الإسلامي أن الثقافة العربية الإسلامية كانت تبدأ في الأساس مسن العلوم الشرعية وتنتهي إلى التفرع في مختلف العلوم الأخرى، وكثيرا ما كان الاتجاه العقلاني والتفتح على الحكمة وعلوم الأوائل ينشأ مع دراسة العقيدة والمنطق المعاند لها وأصول الفقه وذلك من بداية الشباب.

فالعقلانية الرشدية ليست بدعا في بيئة ثقافية إسلامية مثل البيئة القرطبية المنفتحة وخصوصا في بيت بنى رشد المنطبعين بالاجتهاد في الفقه وأصول الدين. وربما كانت هذه النشأة الدينية العميقة هي الأساس في توجيه ابن رشد في محاولته الناجحة للتوفيق بين العقــل

والنقل أو بين الفلسفة والشريعة، كما سنعرض لها في حينه، وقد كانت من أهم المشاكل التسى حاول علاجها من خلال أهم كتبه فصل المقال فيما بين الشريعة والحكمة من الاتصال .

وإذا كانت قراءة ابن رشد الآن، تشهد على تخلفنا بعد أن عجزنا عن حل كئسير مسن إشكالتنا الفكرية والثقافية والدينية، فهي إلى ذلك تعزز الثقة بسأن تجاوز التخلف والعجسز والتمزق أمر ممكن، فهو لا يشدنا إلى الماضي فحسب بل يضعنا أيضا وجسها لوجه أمام مشاكلنا الكبرى، لأنه يهيب بنا، بانتصاره العقلي على مشاكل عصره، ومجتمعه أن نعمق فهمنا لحقيقة وضعنا الراهن الفكري والثقافي والديني، وإن نعد أنفسنا إعدادا أفضل لذلك العصر الجديد الذي سيحتوينا بعد قليل.

ونحن معودون، إذا أردنا أن نحيط بعظمته الفكرية إلى أن نعين بدقة موقفه الفكسري ودوره في ذلك الصراع التاريخي والفكري والسياسي الذي نشب في قلب عصره ومجتمعه بين قوى التقدم والإبداع والحضارة وقوى الجمود والتقليد والتخلف، وأن نتعرف على مدى استيعابه العقلي لمشاكل زمانه، وعلى أسلوبه في مواجهتها وفاعلية برنامجه الفلسفي في تأسيس نظرته الشاملة إلى الحياة والمجتمع والإنسان.

ونحن لا نسعى من وراء هذا إلى تكراره، بل إلى إقامة حوار معه يعنى حاضرنا الثقافي وينشط عملية حيازتنا النظرية للواقع العربي واتجاهات سيره وتأسيسنا لمبادئ العمل على أسس عقلية لواجهة حمى التغير التى بدأت تعتري شتى بقاع العالم ونحن من بينها.

وإذا كان تحليل مؤلفات ابن رشد وكتاباته قد استئفذ الكثير من مهمته، فإنه يتحتسم تجاوزه إلى الخفى في فكره، وفي تأويل، ليس ما قاله فحسب، بل ما سكت عنه، وما استبطنه، وما أخفاه، وما استنكف عن تأويله، ومن هذه الزاوية لا يزال ابن رشد من أغنسي الفلاسفة المسلمين حداثة، لأنه من أكثرهم قابلية لتعدد القراءات، وأكثرهم انخراطا في قيم هذه المرحلة التارخية.

ولا ننسى أن ابن رشد يمثل مفارقة في الفكر العربي والإسسلامي ذات أوجه عدة، حيث أن الأمة التي أنجبته قد تتكرت له وغيبته من ضميرها، في حين أن أمة غريبة قد

أنكبت على فكره ما إن وصل إليها، وجعلت منه رمزا واستجابت تحارب تحت رايتـــه كــل ظلامية تحاول أن تقف في وجه إشراق العقل ونور العلم.

ووجه المفارقة الآخر أن الرشدية اللاتينية، أي الرشدية كما انتقلت إلى الغرب وإلى باريس في السربون أولا، وكما طورها أنصار ابن رشد على منابر الجامعات الأوربية اعتبارا من القرن الثالث عشر الميلادي تبدو واضحة لنا بعد كتابات رينانTrnest Renant وخصوصا بيار ماندونيه Pierre Mandonnet وجريمان Gerbmann في مطلع هذا القرن، والعديد من الباحثين، في حين أن الرشدية أي فلسفة ابن رشد الفيلسوف العربيي ما تزال ترزح تحت غبار الأفكار المسبقة التي ترافق حتى يومنا، كل الفلسفة العربية، وهي يتيم بين أهنه.

وإذا كانت المفارقة تقال على قضية تبدو متناقضة، وعلى ذلك يمكن أن تعسبر عن حقيقة ما وتأسيسا على هذا التعريف، يمكن القول بأن مفارقة ابن رشد تكمن في أنه كان موضع اضطهاد من أمته، وكانت الميزة الأساسية التي جعلت ابن رشد منعطفا فكريا حقيقيا هي اقتحامه الواسع لمعاقل الفكر الأوربي اللاتينيسي المسيحي، حيث قدم مادة معرفية غزيرة فيها لأعدائه ولمؤيديه على السواء، ومن هنا كان الاختلاف عليه هو علامة تميز، فلم يختلف البشر قدر اختلافهم في الفلاسفة والعظماء وعباقرة الإنسانية عبر تاريخ الحضارة.

ولا غرابة اليوم أن يقتنع الفكر الغربي أخيرا، بأن التعدد الثقافي والنفسي أمر أساسي يميز الحضارة وينبغي البحث عن كنهه، متخلصا من مركزية الدات ــ Ego Centisme يميز المستطاع، على الرغم من تأصل فكرنا في منبعنا السامي على تلك التعددية التي لا تخل في الوحدة، إذ جاء خطاب القرآن الكريم يقول: "لكل جعلنا منكم شرعة ومثهاجا، ولو شساء الله لجعلكم أمة واحدة ولكن ليبلوكم فيما أتاكم" (سورة المائدة آية ٤٨). ومن هنا يأتي احتفال الشرق والغرب بابن رشد وفلسفته.

ولذلك نحن نجد فلسفته تضم كثيرا من القيم الفلسفية والعلمية والإنسانية التي نحن في أمس الحاجة إليها الآن، وتستجيب للفكر الحر المنفتح الذي يأتينا من الغرب، وتساعد على إثراء الحوار مع الآخر وتفتح ثغرة في دجماطيقية الفكر الجامد الذي تسلل إلى حياتنا

الثقافية في السنوات الأخيرة، على الرغم من اندفاع العالم الغربي نحو أفق جديد و لانهائي من حقول المعرفة الجديدة، واكتشاف أساليب ومناهج تفتح عصرا تقافيا مختلفا، وأصبح من المؤكد الآن أن إعصارا من التغير يجتاح المؤسسات الإنسانية كافة، فيقلب ويدمر ويخلق في خلال جيل واحد اكثر مما أنجز خلال قرون أو حتى خلال آلاف السنين.

وإذا كان جون بلات Jon Plat في دراسة في أوانسل السبعينيات يصور عسالم الإنسانيات وما طرأ عليه من تغيرات بقوله: "إن التحول الحالي ضخم جدا، ويكساد يساوي عشرا من الثورات الصناعية، وعشرا من حركات الإصلاح البروتستنية، وهذه جميعا ضمت في ثورة واحدة وخلال جيل واحدا، فكيف بنا أن نصور ما وصل إليه العالم اليوم من تغيرات وتحولات أو تصور ما نحن مقبلون عليه في السنوات القليلة القادمة.

ومن هذا فإذا ما تمكنا من البرهنة على كثير من تلك القضايا التى أثرناها، فسيصير واضحا لنا كيف أن ابن رشد فيلسوفا معاصرا.

' إدوارد كورنيش: المستقبلية .. مقدمة في بناء عالم الغد، ترجمة محمود فلاحــــة، ص ١٢، وزارة الثقافة، دمشق عام ١٩٩٤م.

#### الغطل الأول:

### ابن رشد... المهارقة

لم يكن من قبيل المصادفة أن ينهزم المسلمون بعد وفاة ابن رشد وإدانته في نكبت المشهورة بأربع عشرة سنة عام ١٢١٢ م في معركة العقاب على يد جيوش الفرنجية وأن يحتل فرديناند الثالث ١٢٣٦ قرطبة فتنطوي بذلك نهائيا صفحة الازدهار الحضاري الإسلامي في الأنداس.

ولم تكن نكبته إلا عقابا على جرأته الفكرية ، فقد كان ذا نزعة فكرية أكثر عقلانية من مفكري زمانه، وأجرأ مزاولة وإقداما على مغامرات عقلية ،إلا أنها محسوبة النتائج سلفا، وفقا لتلك التربية الدينية والعلمية التي تلقاها في بيوت تأثل فيها العلم منذ زمن بعيد.

وقد ظلت نكبة ابن رشد طويلا، العلامة الفارقة التي لم يستطع تاريخ الفلسفة العربية الإسلامية التخلص منها على مدى قرون، فكل مشـــاريع الإحياء الفلسفي العربيـة أو الاستنهاض العقلي، فرضت مواجهة ابن رشد كمحطة أساسية وكمنعطف مأساوي، وهكذا لم يعد ممكنا الفصل بين ابن رشد ومصير الفلسفة العربية من بعده. إن هذا التلازم بين الرهانات على الفلسفة و حالة ابن رشد هما اليوم أكثر تماسكا من أي وقت مضى.

ولقد ظلم ابن رشد فى الشرق وفى الغرب على السواء، أما ظلم الشرق له فقد تمثل فى نكبته، وفى الحصار الفكري الذي ضرب حوله، وحول كتبه، وأخطر من ذلك إلصاق التهم المختلفة به، وقد يكون ذلك من أسباب ذيوع الفلسفة الرشدية لدى الأوربيين، وتقلصها عند العرب.

وتكرس ظلم العرب له من إهمالهم لمؤلفاته، وضربهم صفحا عن ذكره، ويمكن تلمس هذا الصمت، أو هذا التعتيم التام على ابن رشد وبالتالي على أوضاع الفلسفة العربية المحيطة من بعده، في المؤلفات الببليوغرافية العربية المشهورة نفسها: فابن خلكان والصفدي وجمسال الدين القفطي (الذي عاش بعد ابن رشد بجيل واحد) لا يشيرون إلى ابن رشد البتة! وكذلك

الفیلسوف الصوفی ابن سبعین الذی لا یحظی ابن رشد منه حتی باشارة واحدة. أما حاجی خلیفة، فلا یذکره سوی عرضا عند کلامه علی تهافت الفلاسفة للغزالی ، ولعل هذا ما جعل هنری کوربان یقول بأن "الرشدیة " فی الشرق مرت من غیر أن یشعر بها أحد".

وليس هذا بغريب بعد أن وجه الخليفة يعقوب المنصور "الذي نكب ابن رشد "بعد النكبة مباشرة رالته إلى الحكام والرأي العام في دولته حيث يقول: ".. فساحذروا وفقكم الله، هذه الشرذمة (الفلاسفة) على الإيمان حذركم السموم السارية في الأبدان، ومن عثر على كتاب من كتبهم فجزاؤه النار ... والله تعالى يطهر من دنس الملحدين أصقاعكم".

وفى جواب الفقيه المكلاتي (المتوفى بعد ابن رشد بثلاثين عاما) وفسى كتابـــه "لبـــاب العقول" أما بعد: "فإنك ذكرت أيها الحبر الأوحد أن المذاهب الفلسفية حجة، بقطركم سألتني أن أضع كتابا في الرد على الفلاسفة يكون فيه شفاء الغليل فأجبناك إلى مطلوبك".

وقد ظل هذا المناخ المعادي للفلسفة مهيمنا على بلاد المغرب حتى بداية القرن التاسع عشر الميلادي، حيث نجد السلطان العلوي محمد بن عبد الله يسير في الاتجاء نفسه السافي الذي سلكه من قبل يعقوب بن منصور تجاء الفقهاء وتجاء علم الكلام والفلسفة على السواء، بل إنه يعترف باستلهامه هذا الموقف الموحدي حين قال: "كان المنصسور أستاذنا في هذه الأمور". وهكذا ظل ابن رشد في الشر مضطهدا.

أما في الغرب المسيحي فقد ذاعت فلسفته بين الأوربيين في إيان سلطان مسا يعسر ف بمحكمة النفتيش التي كانت تتعقب الفلسفة العربية الأندلسية على الخصوص، وتحرم الاشتغال

انطوان سيف: ابن رشد رؤية عربية معاصرة ص ٤٨ ،مجلة الفكر العربي، العدد ٨١ بيروت عام ١٩٩٥.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Corbin, Henry: Historie de la philosophie islamique, paris 1964, p: 7 ابن عبد الملك المراكشي: الذيل والتكملة، ترجمة ابن رشد، ص ٢١٦

<sup>°</sup> المكلاتي: لباب العقول ذكرها د. محمد زينبر في ندوة ابن رشد في الغـــرب الإســـلامي ص ٥٤، بيروت عام ١٩٨١م.

أ راجع ندوة ابن رشد السابق ص ٣٣٩ وانظر د.انطوان سيف: ابن رشد في رؤية عربية معاصرة ص ٥٢ ، ٥٣.

بالعلوم التى تخالف أصول الدين فى تقديرها، فمن الطبيعي أن تنسب إلى ابن رشد كل من يسوغ ذلك التحريم ويقيم الحجة على صوابه ،كما نسبت إليه كل فكرة مخالفة للرأي السائد، وإن جاز تأويلها على عدة وجوه.

أما فلسفة ابن رشد كما كان يعتقدها، فالمعول فيها -كما يرى باحث جاد ومعه كل الحق- على كتبه كمناهج الأدلة، وفصل المقال، وعلى آرائه التى يبديها فى سلياق مناقشته لتلك الآراء التى قال بها فى ردوده على الغزالي من كتاب "تهافت التهافت" ثم على آرائه فلى شرحه وتفسيره لما بعد الطبيعة وبقية تلخيصاته وتحليلاته.

وبين الفلسفتين: فلسفة ابن رشد كما فهمها الأوربيون في القرون الوسطى وفلسفته كما اعتقدها هو، مواضع اختلاف تمس الجوهر أحيانا، أو تسمح بتفسير آخر في غير تلك الأحيان. ويتمثل ظلم الغرب أيضا لأبن رشد في تشويه أفكاره، أو عدم فهمها فهم صحيصا بالإضافة الى حملات الكراهية، الناتجة عن التعصب الديني الأعمى، الذي يلتقي مسع نفس التعصب الديني الذي عانى منه ابن رشد عندنا في الشرق.

وقد مثل ابن رشد فى الفاسفة الإسلامية والغربية على السواء مفارقة ونحن نعلم أن كل فيلسوف عظيم يمثل دائما مفارقة، واذلك يختلف الناس دائما فى العظماء، وهمم يمثلون بالنسبة للإنسان مفارقة أو إشكالية حيث تختلف فيهم آراء الناس بين المعارض بشدة والمؤيد بشدة، وهذه علامة العبقرية والاختلاف والتميز.

<sup>&#</sup>x27; د.عبد الرزاق قسوم: مفهوم الزمان في فلسفة أبي الوليد ابن رشد ص١٣، ١٤ الجزائر عام ١٩٨٦م.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>Ernest Renam, Averroe s et l, Averroisme, p,315

وقد كانت مفارقة ابن رشد تكمن فى أنه كان ممهدا للتنوير فى أوربا، فى حين أنه كان موضع اضطهاد من أمته: فابن رشد تلقفته أجواء أوربا المستيقظة من غفوت ها، فانتشرت الرشدية اللاتينية فى باليرمو وفى باريس وغيرها من المدن والبلدان التى عملت على تهديم ذلك الصرح الروحي اللاهوتي للقرون الوسطى الأوربية، والتهيئة للنهضة الأوربية، خاصة بعد أن أصدر الإمبراطور فردريك الثاني (١٩٧١-١٢٥٠) أمر بترجمة مولفاته لأن فلسفته تستجيب لمناهضة الثيوقراطية كنظام اجتماعي تسانده الكنيسة الرومانية، وكان هذا الإمبراطور قد ألف كتابا في البيزرة هو أصل العلوم التجريبية في غرب أوربا، وحد من حريات رجال الدين والنبلاء. وارتأى أن مقاومة البابوبية تستلزم سلاحا فكريا مضادا يدعه ظهور الطبقة الثالثة "، ويبرر العلمانية".

ولذلك أثارت فلسفة ابن رشد مواقف ومواقف مضسادة لدى اليهود والنصارى والمسلمين على السواء. ففي اليهودية ظلت مدرسة "موسى ابن ميمون" وفية لتعاليم ابن رشد وشروحه إلى حد أن احتل فيه الشارح مكانة المعلم الأول ويلغت الرشدية أوجها فسى القرن الرابع عشر ١٢.

غير أنها تسقط فجأة في هوة عميقة من ضياع النفوذ حين يستيقظ علم اللاهسوت اليهودي فجأة للدفاع عن عقائد الخلق والوحي والخلود حيال الفلاسفة مستعينا في ذلك بأسلحة أفلاطون والغزالي، وكان ذلك على يد "ليون هيرو"في كتابه "محاورات الحسب" ذي المسحة الإشراقية المجافية للروح المشائية الرشدية".

أما في المسيحية فقد غلب على الفكر الفلسفي فى العصر الوسيط تياران يتصارعان: الأولى: أفلوطيني أوغسطيني، والثاني: أرسطو طاليسي رشدي. وكان من الطبيعي أن ينحاز اللاهوتيون إلى التيار الأول لما يتبناه من أفكار تتسق مع العقيدة المسيحية، ولما تسوده مسن

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> علم تربية الطيور الجوارح وتدريبها على الصيد.

<sup>· ،</sup> رجال الدين هم الطبقة الأولى والنبلاء هم الطبقة الثانية، أما الطبقة الثالثة فهم التجار.

<sup>&</sup>quot; انظر د. مراد وهبة: مفارقة ابن رشد ص ٣١، ٣٢ من الكتاب التنكاري لابن رشد المجلس الأعلى المثافة، مصر عام ١٩٩٣م.

۱۲ ارنست رینان: ابن رشد والرشدیة، ترجمة عادل زعیتر، ص ۱۹۱ \_ ۱۹۲.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> السابق ص ۲۰۹.

مسحة صوفية إشراقية، وكان من الطبيعي أيضا أن تجد فلسفة ابن رشد مكانها فـــ الفريــق المعارض، وهكذا تلقفه رجال اللاهوت ليكيلوا له اتهامات أقسى مما لقيها من أهل دينه.

و هكذا ضم فريق المعارضين الرشديين نفرا من اللاهوتيين من أمثال جيــوم الأمــري والاسكندر الهاليسي والقديس بونافنتورا والقديس ألبرت الأكبر ثم القديس توما الأكويني ".

ولم يكن الخلاف بين الرشدية وخصومها مجرد خلاف حول قضايا فلسفية وإنما أتهم الرشديون من أساتذة جامعة باريس في القرن الثالث عشر بتبنيهم فكرة ازدواج الحقيقة أي مناقضة الحقيقة الفلسفية للحقيقة الدينية، والذي لم يقصد به في الواقيع إلا التستر على الالحاد "١.

أما في الإسلام فإنه وإن بدا أن الرشدية كانت آخر معاقل الفلسفة الإسلامية وشعاعها الخير، فالواقع أن مشكلة التوفيق بين الدين والفلسفة قد اتخذت مسارا آخر سوف نعالجه فعلم حينه.

ومن هنا فليس غريبا أن نجد باحثا معاصر ا<sup>11</sup> يؤكد على أن الميزة الأساسية التى جعلت ابن رشد منعطفا فكريا حقيقيا هى اقتحامه الواسع لمعاقل الفكر الأوربي اللاتيني المسيحى حيث قدم مادة معرفية غزيرة فيها لأعدائه ولمؤيديه على السواء.

فابن رشد اللاتيني، أفيروس Averroes كان طبع مترجمة ناقصة خضعت "للموضعة" لتستجيب لمتطلبات حضارة متأهبة لإنتفاضة ثقافية، وعامة كبرى. وتأتي المفارقة هنا من أن الجلبة الكبرى التي أثارها "أفيروس" لم تسمع أصداؤها حتى في المشرق العربي والإسلامي على مدى قرون طويلة، ولم يكترث لأقاعيلها، واليوم يتمثل ابن رشد في وعي عربي إسلامي منهك ومثقل بخيبات.

أد.أحمد محمود صبحي: هل أحكام الفلسفة برهانية ص ٨٦، ٨٣ الكتاب التنكــاري مصـر عـام ١٩٩٣م.

<sup>°</sup> ايرنست رينان: ابن رشد والرشدية ص ۲۷۸ وما بعدها تحت عنوان الرشدية في جامعة باريس.

<sup>&</sup>quot; انطوان سيف: ابن رشد في رؤية عربية معاصرة ص ٦٨ مجلة الفكر العربي العدد ٨١، بـيروت عام ١٩٩٥م.

وفي إطار وقائع ملتبسة زادت من حدة مأساويتها عصور طويلة من الستراجع، وقد انكشف الأسف وقائع ملتبسة زادت من حدة مأساويتها عصور طويلة من الستراجع، وقد انكشف الأسف وزننا العشرين المنصرم عن تراجع فكري في ميدان الأفكار والثقافة، لاحظه كثير من الباحثين أن فنجد الإمام محمد عبده أقل ثقافة وانفتاحا من جمال الدين الأفغاني أستاذه ، ومحمد رشيد رضا أقل انفتاحا من أستاذه محمد عبده، وحسن البنا، وعمر عبد الرحمن أقل ثقافة وانفتاحا من سيد قطب، وما كان ذلك كله من فراغ. ومع التسليم بالتأثيرات الاجتماعية والسياسية في منظومة الأفكار وفي معتنقيها، نجد أن الأجواء الليبرالية المنفتحة مطالع القرن هي التي أنجبت محمد عبده وانفتاحه المعروف، وتقسيره الاجتهادي المتجدد للقرآن الكريم.

ومن هنا تأتي أهمية انبعاث فلسفة ابن رشد الحقيقية لتكون زادا معرفيسا ملسهما فسى واقعنا العربي والإسلامي المعاصر الذي يراوح خطواته بين السقوط فريسة التخلف والجمسود والانطلاق في آفاق المستقبلية الواعدة التي تطل علينا من الألفية الثالثة.

ويجب أن ننتبه إلى أن الفلسفة بمعناها الكامل ليست عملا ثانويا أو هامشيا داخسل المجتمع وإن الفلاسفة قادرون على أن يكونوا رجال تاريخ؛ لأنهم يصنعون التاريخ على طريقتهم بقوة الفكر الذي يتحول إلى مطمح جماعي وإرادة شعبية، ولا ننسى هنا دور مفكري القرنبين الماضبين الأوربيين من مساعدة البشرية على الدخول في عصر الثور الصناعية والتقدم بخطى مذهلة في الإنجازات العلمية المعاصرة.

ومن هذا فإن ابن رشد مرشح لهذا الدور الكبير الذي ينبغي أن يلعبه في حاضرنا الثقافي والفكري خاصة وأن فكرنا الإسلامي وعلومنا الدينية قد برهنت على تفتحها لسائر الثقافات وأثبتت تعايشها بتسامح مع جميع الملل، فالطابع الأوضح للفكر الإسلامي وأهم مميزاته بدون منازع هو طابع العقلانية الذي يعد سمة لجميع معارف المسلمين، وسواء أخذنا

۱۷ د. رضوان السيد :حركات الإسلام السياسي المعاصر، مجلة العربي العدد ٤٦٦ الكويت سيبتمبر عام ١٩٩٧م.

تلك العلوم الأكثر احتكاكا بالفلسفة مثل علم الكلام أو أقلها اتصالا بها مثــــل الفقـــه والعلــوم اللغوية، فإن العقلانية فيها صفة بارزة خصوصا عند أئمة هذه العلوم.

ولا ننسى أن كونية الإسلام هى التى تقوم عليها آراء ابن رشد وعظمته وهى التـــى جعلته من فلاسفة الإنسانية الكبار، إذ جعلته يقدم للناس بســيرته المثلـــى، ومواقفــه الجريئــة، وأعماله الجليلة أسباب التقدم ودواعى النهوض التى كانت تعوزهم.

لقد شرح ابن رشد الفلسفة للناس وأوضحها لهم بعد أن كانت غامضة، فجعلها في متناولهم. وأهداهم فلسفته الأصيلة ودعاهم إلى البحث عن الحقيقة دون سواها، وأثبت لهم أن العقل هو المعيار المطلق في مجالها إذا لم تكن من الحقائق التي يختص بها الوحي بالإخبار عنها.

وعلمهم النقد النزيه، وأبان لهم أن البشرية عائلة واحدة وأن تقدمها يتحقق بما تبذله الأجيال المتعاقبة عبر العصور من الجهود المباركة في البحث عن الحقيقة.

وأرشدهم إلى أنهم يجب عليهم أن يفحصوا أقوال كل قائل فيأخذوا الصحيح منها، ويشكرونه عليه ، ويردوا الباطل ويعثروه، لأن المجتهد معذور إذا أخطأ نوله الحق في أجرين إذا أصاب. وأظهر لهم أن تعاليم الوهي لا تناقض فتوحات العقل اعتمادا على معرفة لخاتمة الشرائع بلغت درجة الاجتهاد، واعتمادا على معرفة تفوقت بكثير على معرفة مسن سبقوه لأثار فلاسفة اليونان والإسلام. لقد كان فكره تتويج من جهة لتاريخ فكري طويل، وحاصل لآراء ونظريات تعاقبت عبر العصور، وبلغت نضجها أخيرا في أحضائه، وهو مسن جهة أخرى بداية غراء لتاريخ فكري آخر ما زال يمتد إلى أيامنا هذه ".

فابن رشد هو الذي بعث الحياة فى الفلسفة اليهودية من جديد ،وقدم لعلماء اللاهـــوت من النصارى فى القرون الوسطى ما جددوا به طرائقهم فى عرض القضايا الدينيــة والدفاع عنها ١٩٠٠. وهو الذي منح مفكري الرشدية اللاتينية الأراء التى اعتمدوا عليـــها فــى محاربــة

<sup>^</sup> ربيع ميمون: القيم السائدة في تفكير ابن رشد وأبعادها ص ٤٢، ٤٣ مؤتمر ابن رشد بالجزائر عام ١٩٨٣م.

۱۹ راجع رينان : ابن رشد ص ۱۸۵ وما بعدها.

الكنيسة، وفي التمهيد لظهور النزعة الإنسانية التي انتشرت في أوربا ،وكانت مقدمة لبدايسة العصور الحديثة مع الثورة الديكارتية .٢.

ولهذا فلا غرابة إذا وجدنا له أصداء لدى فلاسفة العصور الحديثة '' ولدى أنصار العلم والرقى فى عصرنا، ولدى المتقدمين والداعين إلى تحرير المرأة، ولدى علماء اللاهوت الذين يرون أن العلم هو أعظم دليل على صحة الدين.

ولقد استمد فكر ابن رشد الكونية والعالمية من الدين الإسلامي نفسه، ومن هنا كلن اختلاف منطلقه عن منطلق بعض الفلاسفة العظام ، فمنطلق ابن رشد يختلف عصن منطلق أفلاطون، إذ أن ابن رشد يؤمن بوحدة الجنس البشري، ولا مكان للعنصرية في هدذا المبدأ الذي هو مبدأ قرآني، أما أفلاطون فينطلق من أن اليونان والبرير غير متساويين بالطبيعة ". ويذكر W.W.Tarn أن أفلاطون قال: إن كل البربر أعداء بالطبع وأن أرسسطو قال: "إن كل البربر كانوا عبيدا بالطبع "".

ويخالف ابن رشد أفلاطون فى القول بأن اليونان هم أكثر الناس استعدادا لاكتساب الكمالات وخاصة الفلسفية، ويرى أن غير اليونان من المجاورين لهم وخاصة أهل الأندلسس وسوريا والعراق ومصر نجد بينهم ذوي الاستعداد الفلسفى.

وبهذا يبدو لنا كيف أن الوحدة في نظام العالم وفي الجنس البشري في نظر ابن رشد يؤديان إلى القول بوحدة المدينة وبإمكان وحدة المجتمع العالمي، ويتسق ذلك مع فكرة التوحيد في الإسلام، مما جعل ابن حزم يقول: "ولا يجوز أن يكون في الدنيا إلا إمام واحد فقط أنا. مستندا في ذلك إلى الحديث الذي أخرجه مسلم وهو "إذا بويع لخليفتين فاقتلوا الآخر منهما" مستندا في ذلك إلى الحديث الذي أخرجه مسلم وهو "إذا بويع لخليفتين فاقتلوا الآخر منهما" أم

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Emille Brehier, histoire de la Philosophie .T.I.F3 PP.610 Paris 1967

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>le on Gauthier ibn Rochd ,pages 196-265-2760

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Karl Popape in the open society and estenemies Vol ,p.70 London 1974.

۲۲ السابق ص ۲۳۱.

۲۴ السابق ص ۲۳۲.

<sup>&</sup>quot; ابن حزم : المحلى ح ا ص ٤٥ عام ١٣٤٧هــ

كما أن ابن رشد الذي يشيد بالعقل والفلسفة إمتثالا لتعاليم الإسسلام ودفاعا عنه لا يستطيع أن لا يشيد بالإنسان الذي يتمتع بالمكانة البارزة في هذه التعاليم وأن لا يدافع عن كرامته، فإعجابه بأرسطو ورفعه له إلى أعلى المقامات التي يمكن أن يرفع إليها إنسان دليل على تفتحه الإسلامي واعتراف منه بالفضل إلى عالم ممتاز يعلو مرتبته في الحكمة. وهو موقف لا يمكن أن ينكره مسلم يعرف أن الحكمة ضالة المؤمن، وأن الله يؤتها من يشاء من عباده.

ولقد كان ابن رشد يري أن الفلاسفة الحقيقيين مثل أرسطو، مؤمنون بالحقيقة التى هي مطلب الفلسفة الأسمى، مثلها في ذلك كمثل الشريعة التى تجعل من الحقيقة. هدف أسسمى، ونظرا لأن الحقيقة مهما اختفت طرق التعبير عنها أو أساليب الوصول إليسها، لذلك يجب الدفاع عنها ضد المتزمتين من الحشوية وعلماء الكلام.

ولا يجد ابن رشد حرجا في دراسة الفلسفة وإذاعتها خصوصا نظريات أرسطو لأنها أكثر عقلانية، وأن يتسلح بمنطق أرسطو وبما تجمع من تراث فكري لدى المسلمين، بفضل المثاقفات بينهم وبين يونان وفارس والهند، وأن يوظف حصيلة تلك المثاقفات في أبحاثه وفي اجتهاداته، ومن هنا كان هو الوحيد الذي لفت الأنظار إلى قدرة العقل على التجريد ليرتفع من مستوى المعقول، وعلى الرغم من تسائره بأرسطو، إلا أنه تصرف في فلسفته تصرفا لم يلغ شخصيته الفكرية ولا أصالته الفلسفية.

إن نظرة خاطفة في كتابه تلخيص ما بعد الطبيعة تقنع بأن لعقلانية مصائص تميزها عن عقلانية أرسطو، فالمعاني الكلية ليست فصصطرية في العقل، وليست مثلا قائمة بذاتها تتراءى للعقل من الخارج، كما ادعاه أفلاط ون والأفلاطونية، الأكاديميون والمحدثون، إن المعقولات الكلية لا تبرز في برزخ فيعمل العقل على استيعابها نبل على العكس إنها حصيلة جهود يقوم بها العقل، انطلاقا من المحسوسات، إنها مستنبطات يصل إليها العقل وهو يقوم بدوره طبقا لمراحل إدراك المحسوس، فتجريده، ثم تعميمه.

وثقافة ابن رشد الدينية تنتهي إلى نفس النتيجة الفلسفية السابقة، فالقرآن الكريم يتحدث عن استخلاف الله للإنسان في الأرض والخلافة على الأرض تمثل عمليات منوطة بفهم وتصور ما يجب أن يتنير ويتطور وينمو.

فالإنسان أي خليفة الله على الأرض، مطالب بأن يفهم ما فى هذه الأرض ومطالب بأن يحكم على الأثنياء ليرتبها مبرزا علاقاتها "والحكم على الشيء فرع تصوره" وبعد التصدور يحصل التصديق.

إن إصدار الأحكام يفترض القدرة على التمبيز بين الخطا والصواب بين الكذب والصدق، فلابد إذن لكل الذين يصدرون أحكاما تقيمية (كرجال الحديث مثلل) أو أحكاما اجتهادية (كالأصوليين) أو أحكاما استنباطية وتأويلية (كالمفسرين) لابد لهم جميعا من قواعد عقلية مقنعة يعتمدون عليها عند النفى والإثبات.

فكان ابن رشد المهتم بالفقه وبالحديث والاستنباط والتأويل أن يبحث عن منطـــق وأن يستنير به لينير، ووجد ضالته في المنطق البرهاني، وإن كان هذا لا يمنــع مــن الاختــلاف والتجديد ما دامت للرشدية دوافع وتوجهات تخـــالف دوافع وتوجهات أرسـطو والبيئــة اليونيانية ٢٠٠.

ولقد أدى إيمان ابن رشد بالعقل منطقيا وحتميا ، إلى قبول فكرة العالمية ،أي الفكرة التي تسلم بأن العقل البشري واحدا في كل زمان ومكان، لأنه أراد أن يسمسير نصو الحقيقة أو أن يحدد المبادئ التي يرتكز عليها في معرفة الواقع إدراك الوجود، وإلا وجد نفسه يستند إلى الأسس والمقاييس نفسها، وهذا ما عبر عنه "ديكارت" من بعد عندما قال: "إن الحس السليم هو أحسن شيئ توزيعا بين الناس".

وهو م بينه ابن رشد أيضا حينما أقام الدليل على ضرورة التعاون فى كل الأعمال العقلية بين الأجيال والأمم، بين المتقدمين والمتأخرين: "وإن كان غيرنا قد فحص عن ذلك، فبين أنه يجب علينا أن نستعين على ما نحن بسبيله بما قاله من تقدمنا فى ذلك. وساوا أكان ذلك الغير مشارك لنا أم غير مشارك فى الملة، فإن الآلة التى تصلح بها التزكية، ليس يعتبر فى صحة التزكية بها كونها آلة المشارك لنا فى الملة أو غير مشارك، إذا كانت فيها

٢٦ انظر د.عمار طالبي: النظرية السياسية لدى ابن رشد، مؤتمر ابن رشد بالجزائر ج١ عام ١٩٨٣م.

شروط الصحة، وأعنى بغير المشارك من نظر في هذه الأشياء مست القدمساء قبسل ملسة الإسلام ٢٠٠٠.

فالتعاون بهذه المثابة يصبح تكاملا وتنشأ عنه ظاهرة التراكم المنظم أو النمسو التسى نعير عنها بلفظ آخر هو التقدم، ويضرب أبن رشد ببعض العلوم مثل الهندسة والهيئة فيقول: "وبين أيضا أن هذا الغرض إنما يتم لنا في الموجودات بتداول الفحص عنها واحدا بعد واحد، وأن يستعين في ذلك المتأخر بالمتقدم، على مثال ما عرض في علوم التعاليم، فإنه لو فرضنا صناعة الهندسة في وقتنا هذا معدومة، وكذلك صناعة علم الهيئة، ورام إنسان واحد من تلقاء نفسه أن يدرك مقادير الأجرام السماوية وأشكالها، وأبعاد بعضها عن بعض لما أمكنه ذلك مثل أن يعرف قدر الشمس من الأرض وغير ذلك إلا بوحي أو بشيء يشبه الوحي مقدم.

ولكن صناعة الهندسة لم تكن معدومة، ولا صناعة علم الهيئ بل قد عمل فيهما العلماء منذ القدم ، وتزايدت مكاسبهما جيلا بعد جيل وقس عليهما مختلف العلوم مضيفا إليها شيئا جديدا من عسنده، دون أن تكون مضططرا لإعادة تجربة الاكتشافات الأولى، وهذا ما يؤدي إلى خاصية التراكم التي هي خاصية العلم والتي تؤدي إلى تقدمه وازدهاره.

ومن هنا فحوارنا الفلسفي مع أبن رشد وأعماله ذا وجهين مختلقيسن ومتداخليسن: الوجه الأول يتحدد بانتمائه إلى مجالنا الحضاري الإسلامي وتحوله إلى جملة أفكار ومعان توجيهية خاصة يحفظها التراث الإسلامي للعرب والمسلمين المعاصرين أما الوجه الثساني: فتوفره مشاركتنا في المضمون الإنساني الشامل الذي تنطوي عليه الرشدية والذي يفصح عن لحظة من الجهد الإنساني التاريخي المتواصل لاستعادة جدارة الإنسان وتأكيدها وتوسيع دائرة حرينه.

وابن رشد في هذين الأمرين لم يكرر أحد، ومن هنا يكون تميزه واختلافه فقد قرا أرسطو والفلسفة القديمة قراءة حررت الأرسطية من عدد من التقدويهات والالتباسات

۷۷ د. محمد عزيز الحبابي: تعقيب على ندوة ابن رشد في الغرب الإسلامي ص ۳۸۳ ، بيروت عـــام . ۱۹۸۱ م.

۲۸ ابن رشد: فصل المقال ص٤.

وطورتها تطويرا حاسما في جوانب عدة، فمهد بهذه القراءة للانقلاب العلمي-الفلسفي المدي جرى على يد كل من غاليلي وديكارت وبيكون.

كما تصدى لأهل الجدل والحشوية والمتكلمين، منجزا قطيعة فكرية مسع الجمسود والتزمت والنقليد، بعد أن قدم إسهامات أساسية في الفلسفة ومناهجها معتمسدا على العقسل والبرهان مما يكشف الدعوة التي ترددت كثيرا في أنه لم يكسن أكسثر مسن مجسرد شسارح لأرسطو، بذلك نعته دائتي في "الكوميديا الإلهية". وإلى الفكرة نفسها ذهب " دى بور" حيسن يقول: "ويشبه أن يكون قد قدر نفلسفة المسلمين أن تصل في شخص ابن رشد إلى فهم فلسفة أرسطو، ثم تغنى بعد بلوغ هاته الغاية".

ويقول بريهي في كتابه تاريخ الفلسفة": "إن ابن رشد القرطبي يسند لنفسه قبل كل شيء، مهمة توضيح المعنى الحقيقي الذي أراده أرسطو طاليس وتصحيح ما حرفه شراحه".

ويقول 'ريفو' في كتابه "تاريخ الفلسفة' : إن ابن رشد شارح منهاجي دقيق لأرسطو ويستحق كل نتويه، لا سيما إذا علمنا أنه كان يجهل اليونانية والسريانية واللاتنينية ويشتغل بنصوص مترجمة ترجمة رديئة إلى العربية وبعيدة عن الأصل'' ".

وستتضح لنا في ثنايا البحث تلك الإنجازات الفكرية والفلسفية التي تميز بها ابن رشد عن أرسطو، وكيف عن أرسطو، وكيف تمكن ابن رشد من إبراز مفهوم أن الحضارة الإنسانية أخذ وعطاء، دون مراعاة للديانات والأجناس، فمشعل الحضارة يجب أن يمكن من إضاءة طريق الإنسانية كلها.

وهذا ما فعله الفكر الرشدي في الفكر اليهودي بواسطة الرشديين من أمثال "موسيي ابن ميمون" مسلحب "دلالة الحائرين" وابن جبرول صاحب "نبع الحياة" وفي الفكر المسيحي ألم معم السابق ص

<sup>.</sup> حي بور: تاريخ الفلسفة في الإسلام. ترجمة محمد عبد الهادي لأبو ريدة ص ٣٨٥ القــــاهرة عــــام ١٩٥٧هـ.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>E.Brehier: Histore de la philosophi 1-P.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>A.Rivaud: Histoire de la phiosophi .11-43, 622.

من أمثال "سيجر دي برايان" "وبويس داسى" وحتى توما الأكويني وغيرهم، وهذا بالرغم من المحالات الهيبة التي شنتها الكنسية على المدرسة الرشدية اللاتينية والمحاكمات التي أعقبت ذلك".

ويمكننا أن نقول دون خوف من المبالغة أن ابن رشد كان فيلسوف النهضة الأوربيسة بقدر ما كان أستاذا للفلاسفة المدرسيين وعلى رأسهم "توما الأكوين" وهو ما ذكره "رينان" فى كتابه الذي يعد أول محاولة لكتابة تاريخ ابن رشد بأوربا. وكذلك الأب "ماندوي" فى كتابسه "سيجر البربانتي والرشدية" الذي يعالج فيه موضوع الرشدية اللاتينية ".

وقد نفذ ابن رشد إلى أوربا عن طريق الترجمة إلى العبرية، ثم اللاتينية، لا سيما وأن الأوربيين أخذوا يهتمون بالفلسفة القديمة، وخصوصا فلسفة أرسطو وشروحها التى كان ابسن رشد أدق وأعمق الفلاسفة الذين ولجوا ميدانها. وكان اليهود أول من أهتم بفلسفة ابسن رشسد وترجموا معظم كتبه إلى العبرية واعتبر فلاسفتهم أستاذا لهم.

ولم يمض القرن الثالث عشر إلا وتنتشر الرشدية وتصبح من أقوى النيارات الفكريسة وأخصبها ويصير "توما الاكويني" و"ألبرت الكبير" من أكبر أعلامها، وسيحاو لان هما أيضا، على نسق ابن رشد التوفيق بين الدين والفلسفة ،كما أصبحت الرشدية تدرس بباريس في كلية الفنون على يد البربانتي الذي حمل لواءها وناقش على أساسها كل من "ألبرت الكبير" و"توما الاكويني".

وكان من نتائج هذا النجاح الذي صادفته الفلسفة الرشدية بأوربا أن قاومت الكنيسة هذا التيار معتبرة إياها خطرا على العقيدة الكاثوليكية، وتحريمها ومتابعة كل مفكر يتأثر بها.

وهكذا وجهت التهمة إلى الأكويني بتأثره بالرشدية، وندد أسسقف باريس بتعليمه، وسارت الكنسية الإنجليزية على النهج نفسه، وكلف بابا الكسندر الرابع عام ١٢٥٦م ألسبرت

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>renan (E) ,Averroe s et l averroism p, 177.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۲</sup> المرجع السابق ص ۹.

<sup>35</sup> E.Behier: Histoirede la philosophie p,637

الكبير بدحض آراء ابن رشد، فكانت رسالته "وحدة العقل ضد الرشدية" وامتد الاضطهاد الكنسي إلى "سيجر البربانتي"مؤسس الرشدية اللاتينية حيث أجبر على التخلي عسن دروسه ووضع رهن محكمة التفتيش التي حكمت عليه بالسجن المؤبد ثم اغتيل في سجنه".

وبالرغم من كل ذلك، فقد استمر الرشدية كتيار فكري جذاب على يد عدد آخـــر مــن المفكرين والأساتذة في القرون التالية، ليقدر لها أن تلعب دورا كبـــيرا فـــي عــهد النهضـــة الأوربية.

ويعلل لنا أحد الباحثين <sup>٧٧</sup> استشعار الكنيسة للخطر الذي يأتيها من الرشدية من كونها تتضمن نقدا حاسما للأسس العقيدية والأيديولوجية التي ترتكز عليها وتفتح المجال لنوع مسن التحرر الفكري، وهذا النقد هو الذي ارتكز عليه عدد من أحرار الفكر المعاصرين الذين يكادون يعادون سياسة البابوية مثل الإيطالي "بطرس الأبوني" و "جان الجاندوني" و مارسيل البادوي" وحينما تأتي النهضة الأوربية في القرن السادس عشر نجد الرشدية ترسخت في الجامعات الأوربية.

لقد وجدت ملجأ آمنا في جامعة 'بادو' الإيطالية التي تمتعت بشيء من الحرية لأنسها ظلت بمعزل عن تدخلات الكنيسة ، فأمكن لمفكريها مثل 'بومبوتازي' و'كاردان' و'كريمونتي' أن يقدموا نظريات جريئة أثارت احتجاج الكنيسة لأنهم أتوا بنظرة مجددة إلى الدين مبنية على الفلسفة الرشدية التي أعطت لمفاهيم العالم والمادة والواقع مضمونا خصبا ساعد علسي تقدم التفكير ^7.

ولما أراد ملك فرنسا "فرنسوا الأول" أن يتقدم بالتعليم في بلاده كان من جملة الأساتذة الذين استقدمهم من ايطاليا "فرانسيسكو فيكو مركانو" ليلقي دروسا في "كوليج دي فرنسس" فكانت دروسه كلها مبنية على الرشدية.

۳۱ السابق ص ۲۵۷ ــ ۲۸۳.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>A.Rivaud: Hist. p.11-144

د.محمد زينبر: ابن رشد والرشدية في إطارهما التارخي، ندوة ابن رشد في الغرب الإسلامي ص ٤٦ ببوت عام ١٩٨١م.

ولقد ظلت الرشدية تمارس تأثيرها في كل الأومناط الثقافية التي كانت تدعو لحريسة الفكر والعقلانية في القرنين المعابع عشر والثامن عشر. وعلاوة على "المدرسة الرشدية" التي عرفتها أوربا في المراحل الأولى من نهضتها والتي أثرت تاثيرا كبيرا على الفلاسفة الأوربيين الأوائل، ويمكن القول دون مبالغة أن كثيرا من عناصر الفكر الرشدي التي سنعرض لها، قد وجدت طريقها بشكل أو بآخر إلى فلاسفة أوربا مثل إسبينوزا الدذي تضم فلسفته عناصر إسلامية رشدية ويهودية واضحة.

ومما له دلالة على تأثير ابن رشد فى أوربا فكريا، بل وحتى فنيا نجد كبار رسامي إسبانيا فى القرن ١٧ هو "فرانسسيكو دري زورباران" Zurbaran وقد رسم لوحة تسجل انتصار توما الأكوينى على ابن رشد خاصة بعد تبنى الكنيسة آراء الأكويني ٢٩.

بل وظهر فى لوحات أخرى كثيرة عند كل من "فـــرا أنجيليكــو" Fra Angelico 'وجوز ولى Gozz Oli الإيطالي، فابن رشد الحاضر فى كل هذه اللوحات وهــو الخصــم فهل ينتصر الأكويني على وهم؟

وفى عام ١٩٩٢م احتفل العالم الغربي بالمتوية الخامسة الاكتشاف كولومبوس القارة الأمريكية؟ هذا الحدث الذي سيتحكم فى كل تاريخ البشرية، كان الأبن رشد مساهمته فيسه، فالمكتشف الكبير يقول فى مذكراته عن رحلته الثالثة بأن من أقنعه بأن من السهل المسرور من إسبانيا إلى الهند كان ما يقوله أرسطو ويؤكده ويثبته ابن رشد ' بمعنى أن كل حقيقة تأتى من أرسطو ويؤكده فيلسوف العرب تصبح حقيقة الا مجال المشك فيها.

والمهم هنا في هذا التأكيد ليس حقيقة كروية الأرض، فهذا المر يظل نظريا من السهل القول به، ولكن الأهم هو القول بأن الأرض صغيرة نسبيا والمسافة بين إسبانيا والهند ليسست كبيرة بل يمكن بلوغها بالسفينة، لأن هذا يفترض إمكانية دائرة الكرة الأرضية أنه.

٢٩ محمد زينبر: ابن رشد والرشدية ص٤٦.

<sup>&#</sup>x27; د.جورج زيناتي: ابن رشد والفكر اللاتيني ص ١٧ مجلة الفكر العربي العدد ٨١، بـــيروت عـــام ١٩٩٥.

المرجع السابق ص ١٧. وقد تمكن بالفعل البيروني العالم المسلم من حساب هذه الدائرة بدقة بالغة في كتابه "تحقيق ما للهند من مقول" انظر د. بركات محمد مرا: البيروني فيلسوفا، مصر عام ١٩٨٨م.

ولذلك ففكر ابن رشد يمتاز، بعمقه وأصالته وصلاحيته لحل ما يواجهه كل عصر من مشاكل روحية محرجة، بجدة وابتكار تسمح لنا أن ننظر إليه، وإن كان قد عاش في القون الثاني عشر الميلادي، كفيلسوف من فلاسفة عصرنا.

ويظهر أنه ما كان يمكنه أن يكون إلا هذا الفيلسوف، لأن قيم الإسلام التسى صساغت تفكيره ووجهته، لم تعده ليكون فيلسوف زمان ومكان، ولكن فيلسوف أمة، ولكن فيلسوفا للإنسانية كلها.

#### الفصل الثانيه:

## أحالة ابن رشد فلسفيا التأسيس الأبستمولوجيي

على الرغم من الإسهامات الجليلة لبعض المستشرقين قديما وحديث خاصة توجيسه يعضهم دراساته للاهتمام بعباقرة الفكر الإسلامي كابن رشد، إلا أنه بعد الفحص والتمحيسص لهذه الدراسات يتبين للباحثين العرب والمسلمين بعضا من الأغراض غير العلميسة لهؤلاء المستشرقين، وتوظيفا للعلم والفلسفة لتبنى قضايا غير صحيحة بأساليب بعيدة كل البعد عسن أن تكون موضوعية أو تخدم أهدافا ثقافية أو حضارية، وتقديم رؤيسة ناقصة تسسئ إلى الفيلسوف أكثر مما تحاول إبراز أصالته وإسهامه في الفكر الإسلامي.

وهذا نجده واضحا في مؤلف من أهم المؤلفات التي كتبت في العصر الحديث، بل من أوائل هذه المؤلفات التي وجهت الانتباه إلى ابن رشد.

فالمستشرق الفرنسي رينان بكتابه "ابن رشد والرشدية" كان لا يبغي ــ كما أكدت على ذلك باحثة معاصرة "عقصت في دراسته سنوات -إلا الوقوف على أثر ابن رشد على الفكــر المسيحي اللاتيني في العصور الوسطى، بل في بداية العصر الحديث "ع.

لم يكن ما يعنى رينان فى المقام الأول إذن هو ابن رشد ، إذ كان فيلسوف قرطبة قد فقد كل قيمة فى الغرب ، لأنه فقد كل تأثير، إنما كان يعنيه همو الوقسوف علمى حقيقة "الرشدية" الذين يمثلون حلقة هامة فى سلسلة حلقات الفكر الغربى.

ومن هنا فليس غربيا أن نجد ابن رشد في هذه الدراسة المخصصة له أساسا لم يحفظ الا بتلثها فحسب. فرينان لم يعن في المقام الأول إلا بتلك القضايا الرشدية التي تصدور أنها

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Renan (Ernest): Averroe s et L'Averroisme (Essa Ristorique) paris, Calaman –Levy ,1867, p, AIII Renan piii I

كانت ذات تأثير على الفكر المسيحي اليهودي من قبيل مشكلة العالم ومشكلة النفس، وهما من أهم القضايا التي شغلت فكر العصور الوسطى، وهمش على قضية أساسية، هي مشكلة علاقة الفلسفة بالدين، والتي تمثل مشكلة أساسية في الفكر الإسلامي عامة وعند ابن رشد خاصـــة، كما هو معروف عند دارسي هذا الفيلسوف، لاعتقاده خطأ أنها لم تؤثر في الفكر المسيحي.

يقول رينان: "عندما اشتغل العرب بهذا النوع من الدراسات استقبلوا أرسطو على أنه المعلم المطلق دون أن يختاروه "أن وابن رشد عنده :"لم يستطع أن ينتج أبسط محاولة فلسفية ".

وما كان في إمكان ابن رشد أن يكون غير ما كان -فيما يذهب إليه رينان- لأنه جاء في لحظة تاريخية حرجة هي بداية انهيار الحضارة الإسلامية، لقد "قدم موسوعة احتسوت على خلاصة كل جهود السابقين عليه ولكنها خلت من كل أصالة، فهو يشرح وينساقش لأن وقت الإبداع قد فات. فهو آخر ممثل لحضارة تنهار" .

وسار المؤرخون الغربيون وراء رينان بشكل أو بآخر، ربما أضافوا إليه واستكملوا نقصا، وربما تبينوا علاقات جديدة لم يكن رينان قد وقف عليها، بل ربما اكتشفوا رشديين كان رينان يجهنهم، ولكنهم اتفقوا معه بالرغم من هذا على، أن قيمة ابن رشد هي في كونه الشارح الأمين لأرسطو.

وتذكر الباحثة منهم على سبيل المثال 'دي وولاف' De Wulf وبيكافيه المثال المين وولاف' Prechier وبيكافيه Van Steenberghen وكارادي فو Carrde Vaux وفان ستينبرجن Prechier بــل ما زال هناك باحثون غربيون يكرسون جهودهم الأكاديمية فــى اســتكمال تــاريخ الرشــدية اللاتينية مؤمنين بأن من شأن الوقوف على هذا التاريخ توضيح تاريخ الفكر الفلسفى الغربي.

وعلى عكس التأويل الريناني الذي سيطر على الباحثين الغربيين كانت رؤيـــة "ليــون جوتييه" Leon Gauthier الفرنسي في أوائل هذا القرن الذي تصور ابن رشـــد علـــي أنــه

<sup>&</sup>quot; نقلا عن البحث السابق.

<sup>°</sup> السابق.

١١ السابق.

فيلسوف توفيقي في المقام الأول وبالتالي لا تضعه في هذا القالب الضيق الذي وضعـــه فيــه رينان والذي بمقتضاه يبدو ابن رشد مجرد شارح لأرسطو لا أصالة عنده ولا ابتكار ٧٠٠.

إلا أن هذه الرؤية لم تجد أنصارا إلا في العقد السابع ، وكان على رأسهم 'برنشفيك Brunschving الذي صور ابن رشد على أنه فقيه في المقام الأول أ، ومنتجمري وات Brunschving الذي ربط بين فلسفة ابن رشد وبين البنية الاجتماعية في الأندلس زمن الموحدين أ.

ولا نعدم أن نجد أيضا عند بعض الباحثين العرب خاصة في بدايات هذا القرن استمرار إيديولوجية لتلك الجهود الاستشراقية الغربية التي تحرص قبل كل شيء على تحويل فاسفته إلى قوة تراثية لاهوتية محافظة وتجريده من حماسته التنويريسة ونزعت الطبيعية وعقلانيته السياسية واعتداده بقوة العقل الإنساني.

ولقد بدأت هذه الرؤية الإستشراقية التى مثلها رينان وأمثاله فى الانحسار بعد كثير من الدراسات العلمية والفلسفية الجادة التى تم إنجازها من قبل باحثين موضوعيين، وبعد تكشف أفكار ابن رشد المحورية والتى تجعل منه فيلسوفا متميزا، وليس مجرد شارح يهتم بالمنهج الفلسفي قبل اهتمامه بموضوعات الفلسفة، ويؤسس للنقد منهجا، ويجعل من التأويل المعلى سبيلا إلى التحرر من قطيعة الفكر الجامد وتحررا من الروية ذات البعد الواحد.

ولقد كان ابن رشد بنزعته الطبيعية العقلانية واتجاهه التوحيدي وتأسيسه المحتمية الصارمة الشاملة من خلال مفهوم السببية، وتعويله على الملاحظة والتجربة قد أرسي الأساس النظري لنهوض العلوم الطبيعية والبحث العلمي إضافة إلى تقديم رؤيسة متكاملة لنظريتي المعرفة والوجود.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup>Gauthier La theorie d ubn Roced (Averroe s) sur les repports de la religion et de la philosophie, Paris 1909.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Briunschving: Averroes Jurist, Etudes d'orientalisme dedie es a la memorie de le vi-provencal, Paris 1962, ii.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup>Watt (m) phiosophy and socail structurein Almohad sapin in the islamic quarterly VIII, 1964.

ومن هنا يصبح ابن رشد بالنسبة الفلسفة الإسلامية مختلفا كل الاختلاف بالنسبة الفكر الغربي خاصة وسيطه، من حيث علاقته بأرسطو ومؤلفاته. فخطساب ابسن رشد العرب والمسلمين يختلف تماما عن خطاب التومائية المعصر الحديث، فتومسا الأكويني بوضعه الأرسطية في خدمة العقيدة وتضييقه حدود العقل وإمكاناته وإعلائه من شأن الإيمسان المسيحي، وتوجهه الأخروي وتأسيسه الشرط الكنسي الخلاص الروحي بعد الموت، وتعمقه الثنائية الفاسفية قد أعد برنامجا أيديولوجيا فلسفيا يتعارض تماما مع الرشدية. ويمكن أن نتذكر على سبيل المثال ملاحظة دونمان من أن تتوما الأكويني كان أكثر اهتمامسا بالملائكة، وطعامهم ونومهم من اهتمامهم بالأفعال الطبيعية للأشياء ". .

ولذلك فقد أوضحت "أنائيزه ماير" في دراستها عن سابقى غاليلي أن فهم ابن رسّد للضرورة الطبيعية قد كان أساسا ديناميكيا أنطولوجيا لتفسير الظواهر، وكان بهذا ممسهدا لفاليلي.

وكان ابن رشد صاحب أصالة فكرية ورؤية فلسفية حتى وهسو يشسرح ويلخسص مؤلفات أرسطو، ذلك هو ما يؤكده الباحث الكبير الدكتور حسن حنفي أم حين يقول: "يسستخدم ابن رشد التلخيص إذن استخداما حضاريا ، ففى الوقت الذي يحذف فيه ما لا ينفسع ومسا لا دلالة له وما يتصل بالبيئة اليونانية، لغة وشواهد وما هسو جدلسى خطسابى مسن الأقساويل المشروحة، فإنه يستخدم البناء العقلي أو القول العلمي البرهساني مسن أجسل عمليسة النقد الحضاري الفكري والاجتماعي، التي يقوم بها داخل الحضارة الإسلامية".

ويتابع الدكتور حسن حنفى بقوله 'يأخذ ابن رشد هذه الأتوار ليضئ بسها جوانسب الخلط فى الحضارة الإسلامية خاصة عند الأشساعرة والفلاسفة الإشسراقيين والصوفيسة باستثناء الفقهاء الذين يعتبر ابن رشد نفسه واحدا منهم. وهذا هو سر الاستطراد الذي يأتى به ابن رشد عمدا ثم يقول : فلنرجع إلى ما كنا فيه ".. و فلنرجع إلى ما كنا فيه مسن الشسرح" هذه الأقواس التى يفتحها ابن رشد ليست استطرادا بل نقدا داخليا للحضارة الإسلامية يقوم بسه ابن رشد، بل هى الأساس والهدف والغاية من الشرح .. وهو ما يفعلسه كثسير مسن النقساد

<sup>°</sup> ابن رشد ذروة تطور حضاري وفلسفي: ممثل فلسطين في مؤتمر ابن رشد بــــالجزائر ج٢ عــام ١٩٨٣م.

<sup>1°</sup> د. حسن حنفى: ابن رشد شارحا أرسطو، ص٩، ١٠ مؤتمر ابن رشد بالجزائر ج٢.

الاجتماعيين في عصرنا هذا من شرح مذاهب الحضارة الغربية مشيرين إلى بعض جوانبب الخلط في حياتنا المعاصرة.

ولذلك يؤكد الدكتور حسن حنفى على أن مهمة التلخيص عند ابـــن رشــد لمؤلفـات أرسطو هى 'أخذ نقطة البداية من مادة لها بناء للعقل الخالص ثم إسقاط المادة وأخذ بناء العقل الخالص وملؤه بمادة أخرى من بيئة حضارية مخالفة مــن أجـل التتويــر الفكــري والنقـد الاجتماعي، مهمة التلخيص إذن التغيير "٥٠.

ويجب ألا ننسى الاتجاه النقدي البارز لدى ابن رشد والذي وجهه إلى كثير من الأفكار السائدة في عصره ومجتمعه ضد كثير من الفرق الكلامية المسيطرة فسى مجتمعه العربسي والإسلامي -على ما سنرى- كما أن النتكر للمذهب الرسمي للدولة وتسفيه أفكسار عقائدية يدين بها العصر بالإجماع ليعد باعتبار الظروف السياسية والعقائدية الضاغطة والإطلاقية في عهد الموحدين أبعد حدا في التحرر والشجاعة الفكرية.

ولذلك يؤكد أحد الباحثين أن على أنه إذا كان لابد من البحيث عن أسباب حقيقية لاضطهاد هذا المفكر ، فمن الأحسن أن يقع استقصاؤها في هذا الموقف المثير لغضب طائفة الأشاعرة المقلدين الذين نصبوا أنفسهم مثقفين ملتزمين سياسيا لصيانة العقيدة الرسمية لدولية الموحدين.

ويكفى للإحاطة بشجاعة ابن رشد الفكرية وأصالته العلمية اشتغاله بالفلسفة وعلوم الأوائل في عصر اضطهاد الفلسفة والفلاسفة. فقد أحرقت كتب ابن مسرة الجيلي عام ٣٥٠ هـ بمحضر أصحابه ٥٠٠.

وعرفت مؤلفات ابن حزم المصير نفسه أيام ملوك الطوائف، وكذا كتب أبسى حامد الغزالي لعهد المرابطين وحوربت التيارات الأخرى من معتزلة شيعة، وصوفية متفلسفين ٥٠٠.

<sup>°</sup> المرجع السابق ج٢ ص ١٠٦.

<sup>°</sup>د.عبد المجيد مزيان: العقلانية الرشدية في علوم الشريعة ص٣٢١ مؤتمر ابن رشد ج٢٠.

النباهي: المرقبة العليا فيمن يستحق القضاء والفتيا ص ٧٧ ــ ٨٢.

<sup>°°</sup> انظر محلة الأنداس ص ٢٣ المغرب عام ١٩٥٨م.

ويكفى أن نذكر هنا كيف أضطر ابن رشد إلى إنكار تعاطيه إلى الفلسفة حينما مسله الخليفة الموحدي أبو يعقوب يوسف لأول مرة عن هذا الموضوع ولم يصارحه ويبين الحقيقة حتى طمأنه الآخر وأعطاه الدليل على أنه يتعاطى هو أيضاء إلى الفلسفة، وإذا كان الخليفة نفسه يتمتر في دراسته الفلسفة واهتمامه بها، فهذا وحسده يبين مقسدار الغربة التي كانت تعانيها الفلسفة في المجتمع الإسلامي أم بل إن ابن طفيل الذي كان يعيش فسي كنف الخليفة نفسه ويحظى بعطفه وتقديره يوضح لقارئ مقدمة كتابه "حي بن يقظان" أن التفلسف في بلاد الأندلس، أعدم من الكبريت الأحمر، ولا سيما في هذا الصقع الذي نحن فيه لأنه مسن الغرابة في حد لا يظفر باليسير منه إلا الفرد بعد الفرد. ومن ظفر منه المم يكلم الناس الارمزا. فإن الملة الحنيفية والشريعة المحمدية قد منعتا من الخوض فيه وحذرتا عنه "٥٠".

وإذا علمنا أن الفقهاء المتزمتون لم يترددوا في تجريد حسامهم على كل من يخالفهم في الفهم والرأي، مما اضطر مفكر كبير مثل "مالك بن وهيب" أن يتبيراً من الفلسفة وأن يحارب كل تفكير جديد حتى يحتفظ بالمنزلة التي وصل إليها في بلاط المرابطيسن لأدركنا الشجاعة الدبية التي كان يتحلى بها ابن رشد على الرغم من أنها لن تحول دون اضطهاده هو أيضا ونكبته في أخريات حياته.

ولوقارنا بين مواقف الدوائر الثقافية المتمسكة بالآراء المذهبية، وموقف ابن رشد فـــى الصراع الفكري لوجدنا عقلانية هذا الفيلسوف المجتهد عقلانية عفيفة وهادئة، بعيدة كل البعــد عن الجدل العقيم وعن الإسراف في القول أو التشنيع بالخصوم.

وإذا أردنا أن نعطى أوصافا عامة لهذه العقلانية، فإننا نعدد لها بعض المزايا التى قلما نتوفر عند معاصريه. فمن مزاياه السيطرة الكاملة على المواضيع والضبط الدقيق لها بسسبب تعدد معارفه، وتوسعه الثقافي في مختلف العلوم، مع إتقان الحدود الموجودة بينها، وإدراك الاثنياء المشتركة بين الفنون المتقاربة الأغراض، فهو لا شك المدرك المدقق لأغراض العلوم الفلمفية مع الشعور بما يصلح منها لمساندة العقيدة الإسلامية، وما هو بعيد عسن روح هذه

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> المراكشي: المعجب ص ٢٤٢.

<sup>&</sup>lt;sup>٥٧</sup> ابن طفيل: حي بن يقظان ص ٦١ دار المعارف بمصابن طفيل: حسي بسن يقظان ص ٦١ دار المعارف بمصر.

العقيدة، فبناء الحدود المنهجية بين الفلسفة والشريعة، يجب بناؤها وإقامة جسر التساند بينــهما ممن تصح إقامته موقف مدروس ناتج عن ثروة في إطلاع محكم.

هذا فضلا عن على الاعتماد القوي على النصوص والرجوع إلى المصادر نفسها سواء منها الإسلامية وغير الإسلامية، مع الإقرار بكل أمانة بعدم الإطلاع على بعضها إن تعذر هذا الاطلاع، مما يحقق أكبر قدر من الموضوعية.

ومن تصفح آثاره العلمية نجد أن السمة الغالبة والرئيسة التي اتصف بها مذهبه هـــي سمة العقلانية والارتكاز إلى العقل الإنساني في شقه الناطق ونهجه المنطقي المســتند علــي البرهان والنظر والحكمة وينعقد مع هذه السمة توجهه العلمي المستند إلى التجربة الطبيعيـــة والعضوية، فهو طبيب ومجرب مما يملي على شخصيته توجها معينا يسعى إلى السبب الواقع والعلة القائمة المتعينة، كل ذلك عمل على وسم آرائه بنهج وطبع معتقداتـــه بطــابع العقــل والربط والتعليل والتجريب إضافة إلى تأثره بالأرسطية النقية من غير شوائب المــزج الــذي أصابها على يد الشراح الاسكندرانيين ومن ثم المشائية العربية.

فالرشدية الحقيقية تتميز عن سواها بتلك الخصوصية الإسلامية والتعمق في مسللة التفسير تعمقا اجتهاديا له المنحى المميز وفيه التوجه الجرئ الحر، ولا سيما أنه قساضي قرطبة، فهو يعرض للصلة بين الشريعة والحكمة لجهة الإباحة والحظر، فالنهج إسلامي، ثم يتطرق إلى مبدأ العقل وعمله في ميدان الآيات القرآنية، فالتوجه إيماني، ومن تسم لمبدأ العقل وفعاليته، فالتوجه إنساني.

ولا مندوحة أن علمنا أن هذه التوجهات قد أثبتت في رسائله الفلسفية ظاهرة حينا وخفية أحينا، ومما لا ريب فيه أيضا أن الرشدية تأثرت بأعمال المفكرين العرب والمسلمين السابقين في المشرق والمغرب، خصوصا ابن باجة المتوفى عام ٥٣٣هـ /١٣٨م وذلك فيما يتعلق بالدفاع عن حرية الفكر وحقه في التعمق في فهم النصسوص للكشف عن معناها المضمر.

وهو أمر من اختصاص العلماء دون غيرهم <sup>٥٠</sup> علما بأن التمـــــيز بيــن مســـتويات المعرفة الثلاثة: الحسية والعقلية المجردة والمستوى المشترك بين الحس والعقل جاء عن ابـــن باجة واضحا<sup>٥٠</sup>.

نخرج من هذا إلى أن ابن رشد فينسوف متميز في نظرته وأفكاره يشترك مسع مشائية العرب في اعتماد الفكر اليوناتي قاعدة اتطلاق وينعطف في مجرى خاص اختصص بأخذ أرسطو نقيا من الشوائب حيث قدم بعد هضمه وتمثله شروحا ومؤلفات انطبعت فسي قالبها وانسكبت في المعاني الإسلامية الشرقية بما تحمله من أبعاد وتصورات وآفاق محددة انسكابا وامتزاجا، لقد أعاد ابن رشد الاعتبار إلى العقل المعرفي طريقا نحو إبراز أهمية دوره في معارفنا وعلومنا، وكذلك نحو تصحيح مسار الفكر الكلامي والفلسفي.

ولقد أسس العلوم الطبيعية والتجريبية في بعديها الطبيعي والميتافيزيقي حين أقسر السببية بين المحسوسات والأفعال الإنسانية، موسعا من جديد إطار مجسالات العقل فسى الطبيعيات والكشف عن الطبائع والإمكانات الدفينة في الأشياء وقد خص المسائة السابعة عشر من مسائل التهافت لإثبات وتأييد موقفه هذا، ردا على الغزالي والأشاعرة الذين أنكروا الضرورة واستبدلوها بالعادة.

يرى ابن رشد أن من التبس عليه الأمر في الأسباب الفاعلة، ولم يدرك علاقة العلسة بالمعلول، وجب عليه أن يبحث عن المجهول أو أن يطلبه من العلوم. ..

وهذا هو تحديد المنهج العلمي الصحيح حيث يميز العقل بين ما هو معروف بنفسه أو محسوس ضرورة ، وبين ما لا تحس له أسباب فتمسى مجهولة أو مطلوبة.

هنا يحاول الذهن أن يسبر غور هذا المجهول ويكشف عن خفاياه، فالعقل لا يستطيع الاكتفاء بحسد الملاحسظة والتوقف عند تبين العادة فقط، إنما هسو مضول بطبيعته

<sup>^^</sup> Avermpace, Letterd , adieu p. 41 نقلا عن رفيق العجم: ابن رشد في رســـائله الغلســفية ص١٠٠٩ ، مجلة الفكر العربي العد٨١ بيروت عام ١٩٩٥م.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>Zainaty: la moale d'Avempace, vrin

١٠ ابن رشد: تهاقت التهافت ص ٨٧٢ دار المعارف مصر ١٩٦٤م.

التغتيش عن العلل بغير تفسير العلاقات والروابط بين الأشياء " فأي وظيفة يشغلها العقل إذا ما نفينا السببية؟

والعقل ليس هو أكثر من إدراكه الموجودات بأسبابها فمن رفع الأسبباب فقد رفع الالعقل<sup>17</sup> أو ليست المعرفة الحقيقية للأشياء هى المعرفة بالعقل كما رأي أرسطو في علم ملا بعد الطبيعة؟ فالعلم الحقيقي، أي العلم اليقيني يستند إلى معرفة المسببات عن طريق أسبابها، وهو ما يمثل الأسس المنطقية ، التي إذا أنكرناها تهنا في مجالات الظن، ونفينا كل برهان وحد الدلالة على الأشياء عدا أن من يضع أن ولا علم واحد ضروري يلزمه أن لا يكون قوله هذا ضروريا كما هو حال الأشاعرة.

هذا من جهة العقل وطبيعته المنطقية ومجالات عمله المعرفية. أما من جهة الأسياء، فإن من ينكر سببية المحسوسات ينفى الأسباب الطبيعية ويرفع الأسباب الطبيعية ويرفع الأسباب الطبيعية ويرفع الأسباب الطبيعية ويرفع الأشياء صفاتها وذواتها "فإنه من المعروف بنفسه أن للأشياء ذوات وصفات هى التي اقتضت الأقعال الخاصة بموجود موجود، وهى التي من قبلها اختلفت ذوات الأشياء وأسماؤها وحدودها"

فعندما يجهل العقل طبيعة الشيء الحقيقية لا يعود يميز بين هذا الشيء أو ذاك. نقسع هنا في مشكلة النسبية في العلوم والمعرفة الإنسانية، تلك المشكلة التي دفعست بافلاطون أن يثبت في كتابه "كراتيل" Cratyle أن الاسم Le nome ليس مجرد لقب يطلق على الشسيء ويتبدل مع الزمن والصيرورة، إنه بطبيعته يحمل معنى ثابتا نؤكده برجوعنا إلى الواقع الأنسي حيث نقارن الاسم مع الشيء الذي يحمل اسمه ونرى مدى مطابقتهما لبعضهما".

<sup>&</sup>quot; د. جير ار جهامي: مفهوم السببية بين المتكلمين والفلاسفة ص ٢٦، ٢٧، بيروت ط٢ عام ٩٩٢ ام.

٦٢ ابن رشد : تهافت التهافت ص ٧٨٥ السابق.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> ابن رشد : مناهج الأدلة ص ٤٠.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> ابن رشد : تهافت التهافت ص ٧٨٢.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup>Platon ,Cratyle de la ple iad, 1950 p. 688, 439

أما أن يدعى الأشاعرة نفى الضرورة والاستعاضة عنها بالعددة أو التكسرار وأن المثاهدة لا تدل على أكثر من حصول الفعل عند الملاقاة فقط<sup>77</sup> فهذا ما يدفع السى التعساؤل عما يعنون بمفهوم العادة هذا: هل يريدون أنها عادة الفاعل؟ أو عادة الموجودات؟ أو عادتسا عند الحكم على هذه الموجودات؟

"ومحال لأن يكون لله تعالى عادة، فإن العادة ملكة يكتسبها الفاعل توجب تكرار الفعل منه على الأكثر" هذا الانعطاف مجددا نحو طريق المنطق جعل ابن رشد يركز على أهميسة العلم البرهاني والمنطق، إدراكا للعلم اليقيني وهذا ما دفعه إلى أن يسرد على الغزالي والأشاعرة في مسائل التهافت، ليدحضها ويبين قصور أكثرها عن رتبة اليقيسن والبرهان، حيث يُمسى هذا الأخير المقياس الرئيس للتمييز بين الأقاويل الجدلية والإقناعيسة المترجرجسة والأقاويل البرهانية الثابتة.

فالمنطق البرهائي عنده يلعب دور المعيار الذي به نقيس صحة العلوم في جميع الموجودات على أتم ما في طباعها أن يحصل للإنسان ٢٨٠.

أما البرهان بحد ذاته فهو 'قياس يقيني يفيد علم الشيء على ما هو عليه في الوجود بالطة التي هو بها موجود، إذ كانت تلك العلة من الأمور المعروفة لنا بالطبع".

وكي نظل منطلقاتنا العقلية ثابتة أمام رجال الفق والكلام، فقد رأيناه يخصص مصنف فصل المقال لهذا الغرض، مبينا أن هذا النوع من النظر، دعا إليه الشرع وحيث عليه، فالشريعة توافق الفلسفة، لا بل تحث على النظر العقلي.

<sup>&</sup>quot; يقول الغزالى: 'والمشاهدة تدل على الحصول عنده ولا تدل على الحصول به تسهافت الفلاسفة ص٧٧٩.

۱۷ ابن رشد: تهافت التهافت ص ۷۸۲

۱۳ ابن رشد تلخیص منطق أرسطو ص۱۳۷ تحقیق د.جیرار جهامي ، کتاب القیاس ج ۱ بیروت عام ۱۹۸۲م.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> السابق ج٢ من كتاب البرهان ص ٣٧٣.

وإذا أردنا تبين الأصالة الفلسفية العميقة لأبن رشد وفلسفته، فما علينا إلا التعميق قليلا في نظرية المعرفة عنده، وبحث الأسس الفلسفية التي قامت عليها وبالتالي معرفة تلك الأطولوجيا التي ينتهي إليها ابن رشد.

كل مفكر أو فيلسوف يحاول لأن يؤسس المعرفة عن طريق النظر الفلسفي حتى يتسنى له من بعد بناء صرح العلوم الميتافيزيقية عنده بناء مطابقا للتجربة الإسانية وعقلانيتها.

لذلك نجد أن النتائج الفلسفية التى وصل إليها كل من ديكارت هى التى مكنته من تأسيس علومه الفيزيائية، كما أن اكتشافات ابن سينا وابن رشد العلمية سواء منسها المتعلقة بميدان الطب أو علم النفس أو علم الطبيعة، ليست في نظرنا سوى لوازم لمنهجيتهما الفلسفية ولواحق لها سيما لنظرية المعرفة عندهما.

فإذا كانت المنهجية التى أتبعها أبو الوليد ابن رشد فى هــذا المجــال مغــايرة تمامــا لمنهجية ابن سينا وديكارت، فإن منهجية هذين الفيلسوفين أتت متشابهة إلى حد بعيد سواء من حيث النتائج التى وصل إليها كلاهما أو من حيث المصادرات التى اقتضتها كلتا الفلسفتين، إن يكن ديكارت قد تأثر بابن سينا وبما ترجم من كتبه إلى اللاتينية.٧٠.

ومستندنا في ذلك أننا نجد كثيرا من العناصر السينوية في فاسفته كإثبات الإنية بمعنول عن الجسمية، والبرهنة على وجود الله انطلاقا من جوازية الإنسان والعالم، وتأسيس المعرفة الإنسانية بالالتجاء إلى مبدأ مفارق متعال.

فالبحث عن اليقين هو الدافع الأساسي الذي بعث ديكارت السي تجربت الفلسفية وكذلك رغبته في استكشاف الأساس الحقيقي الذي يضمن للإنية وجودها الحقيقي الثابت كما يضمن لها حق المعرفة لما سواها، والذي بمقتضاه تدرك أن الطبيعة الخارجية بقوانينها ليست من نسيج الأوهام.

<sup>··</sup> د. إبراهيم مدكور: في الفلسفة الإسلامية، منهج وتطبيقه ص ١٤٩–١٥٤ القاهرة عام ١٩٦٨م.

لذلك يفرض عليه منهجه أن يشك في كل شيء حتى يتسنى له الوصول إلى مبدأ شابت بعيد عن الوهم وغير قابل للشك. ولذلك يشك ديكارت في الحسيات والعقليات، بل في وجود العالم الخارجي "إذ قد تكون في ملكة ما أو قوة غير معروفة لدى بعض، تستطيع أن تحدث هذه الأفكار دون معونة من الأشياء الخارجية" العالم

ولكن ديكارت فجأة يكتشف شيء غير قابل للشك، وهو وجود ذاته أو إنيتسه النسى تبقى ثابتة كل مرة حاول أن يشك فيها، من حيث أن الشك نوع من التفكير، هذه الحقيقة تعد أول المعارف اليقينية التى اهتدى إليها، ولم يتم له ذلك بترتيب مقدمسات أو إقامسة براهيسن عليها، وإنما بتجربة حدسية مباشرة يعى فيها ذاته كفكرة دون واسطة ،من موجود آخر أو من الغير ٧٠.

ويصل ديكارت بهذا الكشف إلى معرفة نفسه كجوهر مستقل عن الجسم حقيقتمه الفكر، وليست تدرك به ولا هي في وجودها محتاجة إليه يقول: الآن سأغمض عيني وسماصم أنني وسأعطل حواسي كلها، بل سأمحو من خيالي صور الأشياء الجسمية جميعا.. ولكنسي لا أستطيع أن أتجرد عن الفكر أو أنقطع عن إدراك إنيتي "٧٠. ويذلك يثبت ديكارت أول معرفسة غير قابلة للشك وهي إدراك الذات لنفسها إدراكا مباشرا Cogito Ergo sum 'أنا أفكسر إذن أنا موجود".

فإذا استعرضنا برهان الرجل المعلق في الفضاء لابن سينا الذي يقول فيه: "لو توهمت ذاتك قد خلقت أول خلقها صحيحة العقل والهيئة وفرض أنها على جملة من الوضع والهيئية بحيث لا تبصر أجزاؤها ولا تتلامس أعضاؤها بل هي منفرجة ومعلقة لحظة ما في هدواء طلق وجدتها قد غفلت عن كل شيئ إلا عن ثبوت إنيتها "٢٤٠.

سنجد أن ابن سينا لم يقصد به غير إثبات الإنية ومغايرتـــها للجســم، حيــث أراد أن يبر هن على أن "الأنا" أي الذات الواحدة المستمرة بعينها متميزة تماما عن الجسم، وأنها أيســر

٢٠ ديكارت : التأملات ، ترجمة درعثمان أمين ص ١٠٧ القاهرة عام ١٩٦٥.

٧٢ ديكارت : المقال في المنهج ، ترجمة د,عثمان أمين القسم الرابع ، القاهرة.

۲۲ دیکارت: التأملات ۱۰۱.

۱۹۵۸ ، الفاهرة عام ۱۹۵۸ م.

وأقرب معرفة منه، إذ أنها تعرف ذاتها بذاتها بغير واسطة الحواس أو التخيل، بل حدسا غير محتاجة إلى الغيرية أو إلى وجود العالم الخارجي، فجو هرها مستقل عن الجسم، لا تفسد بفساده، ولا تتعدم بانعدامه ٥٠٠.

وبغض النظر عن مسألة تأثر ديكارت بابن سينا، وهي مسألة لا يتطرق إليسها شك، فإننا بازاء منهج وأسلوب فلسفي واحد لاكتشاف الذات، ثم تأسيس نظرية المعرفة عليها، وما بترتب على ذلك من رؤى ميتافيزيقية.

إلا أننا نجد ابن رشد الذي اطلع على أعمال ابن سينا وأدرك أهدافها وأغراضها يشن عليه حملة شعواء، وهذا نتبينه في نقده لكثير من نظرياته وآراءه، نجده كما اختلف معه فسى البناء الفلسفي ونقده في كثير من المواضع لا يرتضي منطاقاته الفلسفية، فيرفض منهج ابسن سينا في إثباته للإنبية، ويرى أن هذا محض تخيلات، فلا يمكن للإنبية أن تثبت إلا من خسلال الغيرية، ولكي نفهم نقد ابن رشد لهذا علينا تذكر نقده لابن سينا في مفاهيم فلسفية أساسية مثل نقده لمفهوم الواجب والممكن والجائز، ولكثير من المفاهيم الفلسفية التي سنتناولها.

فمنهج ابن رشد الفلسفي لا يعتمد إلا على ما هو موجود وجودا حقيقيا واقعيا أو وجودا ممكنا جائزا، والجائز عنده ليس ما لاحد له أو لا فصل له أو ما يتوهمه الإنسان، وإنسالجائز هو الذي يستمد كيانه من طبيعة الوجود لا من مباحث المنطق يقول:

" وذلك أن الجواز الذي هو من طبيعة الموجود هو أن يحس ان الشيئ يوجد مسرة ويفقد أخرى، كالحال في نزول المطر، فيقضى العقل حيننذ قضاء كليا على هسذه الطبيعسة بالجواز"٧٠.

أما الجواز في العقل أو المنطق فجهل، يقول ابن رشد أيضا: "الجواز الذي يشــــيرون اليه هو جهل وليس هو الجواز الذي في طبيعة الموجودات كقولنا :المطر جانز أن ينزل أو لا ينزل <sup>۷۷</sup>.

<sup>°°</sup> ابن سينا :الشفاء ج ١ ص ٢٨١، ٢٨٢ طهران.

٢١ ابن رشد مناهج الأدلة ي ٢١٠ ، القاهرة عام ٩٥٥ م.

<sup>&</sup>lt;sup>۷۷</sup> السابق ص ۲۱۱.

ومن هذا لو حدنا عن هذا المبدأ الأساسي الذي به يتم وجود الجائز وثباته لأجزنا وجود العنقاء والغول، وافترضنا بالتالي افتراضات غير جائزة الوجود، ثم استنتجنا منها أمور ندعي وجودها وواقعيتها كما فعل ابن سينا بخرافة الرجل الطائر أو المعلق في الفضاء، إذ أطلق لعنائه الخيال، وأثبت ذاتا لا علاقة لها بالواقع ولا صلة لها بالعالم الخارجي، وهو مساسيقع فيه "ديكارت" ويظل حبيس ذاته، لا يخرج منها لإثبات العالم الخارجي بغسير الضمان الإلهي، والذي يعتبر حلا لاهوتيا غير عقلي أيضا. ومن هنا تخالف فلسفة ابن رشد فلسفة كل من ابن سينا وديكارت لاقتضاءها ذلك.

وهناك سبب ثاني تقتضيه فلسفة ابن رشد لرفض هذا المنهج السينوي في إثباته الإلية وهو يتمثل في مغايرة المصدر الذي تنطلق منه كلتا الفلسفتين، فبينما ينطلق ابن سينا من التعقل المحض، ليدرك إنيته، ترى ابن رشد يولى اهتمامه إلى الموجود أي إلى العالم الخارجي الذي بانكشافه تنكشف الإلية الشخصية الناشطة التي بدورها الفعال تجرد المعانى المعقولة عن المعطيات الحسية وتقدمها إلى العقل فيصير تلك المعقولات بالفعل، بعد أن كان مجرد استعداد وقابلية ٧٠.

فيعقلها كما يعقل ذاتيته وبذلك يصبح العقل الإنساني بوجه ما جميع مسا عقلمه مسن معقولات، وإن ظل بوجه ما مغايرا لتلك المعقولات التي جردها ووحدها، لتكون صسورا ذهنية، فهناك إذن وحدة عقلية تشكل الإنية الشخصية وإن بدت عند التحليل بمظاهر شتي ٧٩.

فالعقل الهيولاني ليس سوى استعدادات صورتها العقل بالفعل والعقل بالفعل هو مادة للعقل المستفاد الذي يعد صورته، والعقل الفعال الذي هو صورة العقل المستفاد اليس سوى القوة العقلية المجرد للصور الهيولانية، والتي بترتيبها وتوحيدها إياها تجعلها معقولات بالفعل بعد أن كانت بالقوة.

۲۸ انظر ابن رشد السابق ص ۲۱۱.

<sup>\*</sup> يقول ابن رشد في ' الشرح الكبير" لكتاب "النفس " والنص العربي مفقود وليس لدينا إلا ترجمتـــه اللاتينية

يقول ابن رشد: إذن فقد تبين أنه يوجد فى النفس منا فعلان أحدهما فعل المعقدولات والآخر قبولها، فهو "العقل" من جهة فعله للمعقولات يسمى فعالا ومن جهة قبوله إياها يسمى منفعلا، وهو في نفسه شيء واحد" .

ومن هذا يتبين لنا مخالفة ومغايرة ابن رشد ليس لابن سينا فقط، بل لكل المدرسة المشائية العربية التي جعلت للعقل الفعّال الدور الأساسي في المعرفة الإنسانية، وبالتسالي تأسيس المعرفة في مبدأ مفارق، ومتعال على الوجود الإنساني، إذ يهبط بالعقل فيجعله حالة من حالات العقل الإنساني حين يكون في أرقى إدراكاته.

وبذلك يؤسس المعرفة الإنسانية فى مصدر إنساني وليس فى مصدر متعالى ، يستمد منه معارفه ومدركاته ، وهو ما انتهى إليه باحث فى دراسة شيقة فى مقارنة بين ابن سينا وابن رشد إذ يقول:

"هذه الوحدة العقلية الموجودة عند كل الأشخاص والتى أقر بها ابن رشد تعد تسورة خطيرة في تاريخ الفلسفة الإسلامية، إذ ليس هناك مفكر من مفكري الإسلام لم يجعل مسن العقل الفعال آخر العقول السماوية ولم يقل بشأنه أنه فضلا عن عنايته بعالم الكون والفساد يصير العقل الهيولاتي عقلا بالفعل والمعقولات الهيولاتية معقولات بالفعل بعسد إن كسانت بالقوة، فطرافة ابن رشد في هذا المجال تتمثل في إقراره بالوحدة الشخصية التي لا دخسل فيها للعقول السماوية أولا ثم في اعترافه بأن الإنية هي علم ومعلوم، وأن العلم معلوم عن الموجود "إذ وجود الموجود هو علة وسبب لعلمنا" ".

إن أعظم ثورة فاسفية قام بها لأبو الوليد ابن رشد فى إثباته إثباتا قطعيا أن وجود الأما ينكشف لا عن طريق التفكير المحض المنظق على نفسه، وإنما أثناء النشاط الذهنسى والعقل يجرد الصور الهيولانية ليجعلها معقولات بالفعل \*^.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup>S.nogules: Al-Andalus 1967 p. 1-26.

أمان رشد : الشرح الأوسط لكتاب النفس ، مخطوط عربي مكتوب بحروف عبرية موجود بالمكتبـــة الوطنية بباريس تحت هذه العلامات :

N.A.T hebreu 1009- ancien fond 3171 fols 103 v .155.

<sup>&</sup>lt;sup>^^</sup> ابن رشد : الضميمة ضمن كتاب فصل المقال ص ٢١، بيروت عام ١٩٦١م.

ويحدثنا ابن رشد عن ديناميكية هذا العمل الإدراكي بقوله: "ومما يخص أيضسا هذا الإدراك العقلي فيه هو المدرك ولذلك قيل أن العقل هو المعقول بعينه، والسبب في ذلك أن العقل عندما يجرد صور الأشياء المعقولة من الهيولي ويقبلها قبولا غير هيولاني يعرض لسه أن يعقل ذاته إذ كانت ليس تصير المعقولات في ذاته من حيث هدو عاقل بها عسلي نحسد مباين لكونسة المعقولات أشياء خارج النفس" من ويقول أيضا: "وذلك بين من أن العقل فينا لما كان هذا شأنه أعنى أنه يعرض له عندما يعقل المعقولات أن يرجع فيعقل ذاته إذ كانت هي نفس المعقولات أن م

وقد ردد ابن رشد هذا المعنى فى كثير من مؤلفاته حتى صار يقينا عنده أن الإنية لن تتعرف على ذاتيتها بمعزل عن الموجودات التى بحضورها لدينا وترابطها مع بعضها تعدد عمدة وأساسا لمعرفتنا بها ويذاتنا.

إذ او كان الأمر على خلاف ذلك لجر ذلك على المفكر أخط سر المشاكل الفلسفية، كمشكلة وجود العالم الخارجي، ومشكلة المعرفة وكيف تؤسس، وكيفية إثبات الغيرية بعد أن انكفأت الذات على نفسها وأصبحت أسيرة ذاتها، ولذلك ينطلق ابن رشد من الموجودات ليدرك نفسه، لا من نفسه ليدرك الموجودات، فعلم الإنسان بنفسه لهو رهين علمه بالموجودات كمسا أن علمه بالموجودات يلزم عنه ضرورة علمه بذاته.

وهذا بخلاف 'ديكارت' صاحب الأثنينية، أي الذات في مقابل العالم، وهـــي أثنينيــة جوهرية طرفاها مفصلان عن بعضهما البعض، ولكي يوصل بينهما كان لزاما عليه الالتجاء إلى مبدأ ثالث يكون وصلا بين الطرفين المنفصلبين، وبالتالي كان لزاما عليه أن يـــبرهن على وجود الله قبل أن يقر بوجود العالم الخارجي، وبصفة عامة بوجود الغيرية، وما وجود الله هنا إلا ضمان لوجود العالم الخارجي الذي نحسه ونتخيله ونتصوره، فلا يمكن أن يكـــون الله قد وهبنا طبيعة تقدم لنا من أحاسيس وتخيلات غير صادرة عــن موضوعـات موجـودة حقه اله

<sup>&</sup>lt;sup>۸۲</sup> د. عبد المعبد العنوشي: تأسيس المعرفة عند ابن سينا وابن رشد ص ۲۰۸\_ ۲۰۹ الذكرى المنوية الابن رشد بالجزائر عام ۱۹۸۳م.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> ابن رشد : تلخيص كتاب النفس ص٧٧ القاهرة عام ١٩٥٠ م.

<sup>&</sup>lt;sup>00</sup> ابن رشد : تلخيص ما بعد الطبيعة ، ضمن رسائل ابن رشد ص ١٤٧ حيدر آباد عام ١٩٧٤م

فلو لم تكن الأفكار التى تنقلها إلينا هاتان الملكتان صادرة عن أشياء موجودة وجـــودا صادقا لكان الله مخادعا <sup>٨٠</sup>. فثبات وجود الله كان أول يقين بعد ثبات الإنية هــو السذي سـمح لديكارت بالتعرف على العالم الخارجي، وهو الذي قدم له الضمان الأساســـي لمعرفــة هــذا العالم <sup>٨٠</sup>.

فالإنية الديكارتية ليس في مقدور ها أن تؤسس شيئا خارج نفسها، وهي تفتقر دوما إلى مصدر ها وخالقها الذي حفظ عليها وعلى العالم حقيقته ووجوده.

ومن هنا يمكننا تبين الصبغة اللاهونية الخفية، في مذهب ديكارت، فضلا عن وقوعه في الدور Cercie vicieux حينما يبرهن على وجود الله ووجود المعاني الأزلية الواضحة المتميزة^^.

وما يقال عن ديكارت وابن سينا ينسحب بشكل أساسي على كل الفلسفة المشائية العربية لالتجاءها إلى المبدأ المتعالى الذي تسميه العقل الفقال حينا وواهب الصور حينا آخر، لتؤسس فيه المعرفة الإنسانية وتجعل منه الضمان الوثيق، والذي يتطابق بواسطته الوجود والمعرفة، فقد أقر كل من ابن سينا والفارابي بوجود العقل الفعال الذي هسو العقل العاشر في سلسلة الفيض والذي له دورا أساسيا في إحسدات الموجودات، ويمكن العقل الإنساني (بعد إخراجه من حالة القوة إلى حالة الفعل) من تعقلها حيث يقول ابن سينا: "..أثسر العقل الفعال يشرق على المتخيلات، فيجعلها بالتجريد عن عوارض المادة معقولات فيوصلها بأنفسنا" "...

<sup>&</sup>lt;sup>٨٨</sup> ديكارت: التأملات ص ٢٢٤.

<sup>&</sup>lt;sup>۸۷</sup> دیکارت : التأملات ص ۲۳۰.

<sup>88</sup>F, Alquei: Descartes. p.232 puf. 1950.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> الدور صورة من صور المصادرة على المطلوب ، وهو استدلال يعرفه (جــون ســتيورت مـل) بكونه: "البرهنة على كل واحدة من قضيتين بالأخرى" ويذكر سبب الوقوع فيه بقوله: "إنه كثــيرا مــا يقترفه الذين يستعجلهم بقوة مخاصمهم فيضطرون إلى أن يعطوا أدلمة على رأي لم يفحصــوا أسسـه فحصا كافيا وهم يتقدمون به " • وانظر: مشكلة الدور الديكارتي: د. الربيع ميمــون ص ١٩٨٨ ١٩ ط٢ الجزائر عام ١٩٨٢.

فإذا كان واجب الوجود عنده مصدر الموجودات جميعا عن طريق العقل الفعّ الله ومصير العقل الإنساني الهيولاني عقلا بالفعل بأن يهب له صور المعقولات. فوجود الغيرية ومعرفتها يؤسسهما الله ويضمنهما الإنسان أث. وبهذه الطريقة الغريبة يغدو مستوى المعرفة ومستوى الوجود متطابقين وكيف لا وقد انطلقا من مصدر وينبوع واحد، ليس هو شيئا آخر سوى الله الضامن لوجودهما عصن طريق العقال الفعال والمؤسس لهما أوثق تأسيس أد.

أما ابن رشد فلم يكن فى حاجة إلى ضمان أو صدق إلهي ليثبت ذاته أو إتيته أو ليثبت العالم الخارجي، أو ليثبت إمكانية المعرفة الإنسانية. فقد تبين لنا بوضوح أن معرفة الإنية عند لا تتم إلا بشرطين أساسيين:

الأول: وجود الموجودات خارج النفس. والثاني: نشاط العقل الإنساني السدي يجعل تلك الموجودات معقولات بعد أن يجرد المعطيات الحسسية مما يشسوبها مسن جسمانية ويوحد بينها، فيعقل ذاته بتعقله إياها، لذلك فوجود العسالم الخسارجي ضمانسا لوجود إنيته وضمانا لوجود الغيرية بالنسبة إليه ما دامت إنيته لا تتأتى لها معرفة ذاتسها إلا بانكشاف العالم الخارجي لها.

وأنى تتأتى له معرفة ذاته، بل نفسه الناطقة إذا ما كانت بمعزل عن الغيرية وعسن الموجودات الخارجية التى هي وإياها في حالة "اتصال" وما دام العقل الفعال في فلمعقته ليسس شيئا سوى ذلك الموحد لعملية التعقل في الإنسان والمنظم لها، فإن تعقلنا لذاتنسا يقتضسي أن نكون قد أدركنا النظام والترتيب الموجودين في العالم الخارجي، إذ كان العقل ليس شيئا غير الدراك صور الموجودات من حيث هي غير هيولي "أ.

<sup>·</sup> ابن سينا : عيون الحكمة ص ٤٣ القاهرة عام ١٩٥٤.

<sup>1</sup> ابن سينا :التعليقات ص ٩٩ القاهرة عام ١٩٧٣.

<sup>&</sup>lt;sup>٩٢</sup> السابق ٩٥.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> تأسيس المعرفة عند ابن سينا وابن رشد وديكارت ص ٢٦٤ د. عبد المجيد الغنوشي بالمغرب الذكرى المنوية الثامنة، وانظر ابن رشد: التهافت ص٣٥٢.

"كما أن العقل الإنساني إنما هو ما يدركه من صور الموجودات ونظامها"<sup>14</sup>. ومن هنا فوجود العالم الخارجي هو الضمان الأساسي لمعرفتنا به: "لو علموا أن الطبيعة مصنوعة وأنه لا شيء أول على الصانع من وجود موجود بهذه الصفة في الأحكام، لعلموا أن القائل بنفي الطبيعة قد أسقط جزءا عظيما من موجودات الاستدلال على وجود الصانع العالم، بجمده جزءا من موجودات الشام.

ولذلك لم يبق لابن رشد بعد أن أظهر المنهج المثبت للإنية والغيرية وبعد أن أشار إلى الطريق الموصل إلى معرفة الصانع طريق تصاعدي ينطلق من الموجدوات إلى الله الخالق والصانع لها، خلافا لما سلكه ديكارت الذي أنطلق من مجرد الماهية ليصل إلى وجود الله بوثبة غير مبررة.

ولم يبق لابن رشد بعد ذلك إلا أن يفحص عن الموجودات وينظر في خصائصها وماهيتها لكى تتسع بذلك آفاق المعرفة الإنسانية أمامه حيث أن الشريعة الخاصة بالحكملة هى الفحص عن جميع الموجودات، إذ كان الخالق لا يعبد بعبادة أشرف من معرفة مصنوعاته التى تؤدي إلى معرفة ذاته سبحانه على الحقيقة الذي هسو أشرف الأعمال عنده ".

ويذلك يتسنى لابن رشد أن يؤسس ميتافيزيقاه بعد أن أسسس المعرفة الإسسانية تأسيسا إنسانيا غير ملتجئ إلى صدق أو ضمان إلها، ومن هنا سنجده يرفض ميتافيزيقا كل من ابن سينا والمشائية العربية ليؤسس ميتافيزيقاه المتفقسة مسع منطلقاته الأساسية والإنسانية، حيث تنطلق من الفكر الإنساني ومن ظاهراته أي من نشاطه المرتبسط ارتباطا وثيقا بعالم التجربة، بدون أن يلتجئ إلى أساس ديني أو لاهوتي.

وإن لم يمنعه تأسيسه للمعرفة لتصبح إنسانية أن يهتم بالدين ومبادئه ومنطلقاته التــــى تختلف عن مبادئ ومنطلقات الفلسفة أو المعرفة الإنسانية، وإن كانت تلتقى معها في كثير من الحقائق، وتنتهى معها إلى نفس الغايات والمقاصد.

<sup>14</sup> ابن رشد: مناهج الأدلة ص ٢٠٣ القاهرة عام ٩٥٥ ام.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> ابن رشد: نفسير ما بعد الطبيعة ج۱، ص ۱۰، بيروت عام ۱۹۲۷م.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> السابق جا ص١٠

ولكن نزعته العقلية هذه ليست سوى نشاط العقل الذي يعيد بناء الواقع انطلاقا مسن الواقع ذاته واستنادا إليه وليس استنادا إلى مبادئ متعالية على هسذا الواقع، فالمعرفة الإنسانية هي إدراك للموجودات من حيث أسبابها ومسبباتها الموضوعية.

"والعقل ليس هو شيئا أكثر من إدراكه الموجودات بأسبابها ويه يفترق مسن سسائر القوى المدركة، فمن رفع الأسباب فقد رفع العقل، وصنباعة المنطق تضع وضعا أن هسهنا أسبابا ومسببات، وأن المعرفة بتلك المسببات لا تكون على التمام إلا بمعرفة أسبابها، فرفع هذه الأشياء هو مبطل للعلم ورفع له، فإنه يلزم ألا يكون ههنا شيئ معلسوم أصسلا علمسا حقيقيا، بل إن كان فمظنون "٠.

۹۲ ابن رشد: تهافت التهافت.

## الفطل الثالث :

## ابن رشد الشارج والجماز التطيلي النقدي

يمكن أن نتبين كثيرا من القيم العلمية والفلسفية التى نحن أمس الحاجة إليها فى العصر الحديث فى ابن رشد الشارح، فإن ابن رشد وتلخيصاته لمؤلفات أرسطو تضم جهازا تحليليا نقديا غير مسبوق فى الفكر الإسلامي. بل إننا يمكن أن نتبين كل شخصية تابن رشد العلمية والفلسفية من خلال هذا الشرح.

وهذه خاصية يمتاز بها عباقرة الفكر الإنساني، حيث يتركون بصماتهم العلمية الواضحة في كل ما يقومون به من أعمال علمية، خاصة حين يكون هذا العمل تحليلا واستخلاصا لأفكار وفلسفات السابقين ومحاولة الاستفادة القصوى منهم في تطعيم حضارة جديدة تتمثل فكريا وثقافيا كل ما أتت به الحضارات السابقة.

فيمكننا أن نتبين في هذه الشروح العقلانية الرشدية الواضحة، القسدرة على التحليسل والتفسير الفلسفي، ومن وراء ذلك منهج نقدي يفحص ويمحص وينقد مستخدما أساليب ومناهج من النقد استفادها من تلك العلو الدينية التي برع فيها كفقيه وأصولي، وممارسات مسن النقد الداخلي والخارجي للنصوص اكتسبها من علوم الحديث ومن معايشته لمسائل القضاء والفتيا والاجتهاد التي عاشها إضافة إلى قيمة علمية هامة تمثل جوهر منهج البحث العلمي الحديث، وهي محاولته تحقيق أقصى موضوعية ممكنة، باكتشافه لفلسفة أرسسطو واسستخلاص آراءه العلمية والفلسفية صحيحة وخالصة من كل تشويه لحق بها أو انحراف أضفى عليه من جسراء سوء تأويلات الشراح والمترجمين.

خاصة وأن الشرح عند ابن رشد يبين عن موقف حضاري وليسس تبعية فكرية، ويكشف عن اقتناع عقلي عميق بالاستمرارية التاريخية للحضارة الإنسانية، وتراكم الخبرات الحضارية من خلال التأكيد على وحدة الفكر الإنساني، وعلى عالمية الفكسر، وهسى صفة إسلامية ظهرت في أعمال الفلاسفة المسلمين ومواقفهم من الحضارات المجاورة.

وهو ما يؤكد عليه مثلا الفيلسوف العربى الكندي أول الفلاسفة المسلمين حين يقسول: وينبغي لذ ألا نستحيى من استحسان الحق واقتناء الحق من أنى أتى، وإن أتى من الأجنساس القاصية عند الأمم المتباينة ٩٨٠٠.

ولذلك يؤكد الدكتور حسن حنقى 1 على أن شرح ابن رشد والشراح المسلمين للفلاسفة اليونان ليس بغريب على الحضارة الإسلامية التي جعلت من الشرح والتلخيسيس عملها الأساسي في عصر الشروح والملخصات والموسوعات.

بل إن الشرح يدل على مدى استيعاب الحضارة الشارحة وبلوغها وقدرتها على تمثل الحضارات المجاورة بعد أن تمت ترجمة أعمالها وتعريب مصطلحاتها.

ومنذ بداية الفلسفة عند الكندي يحل الإبداع من حيث الكم حجما أكبر من الشرح والتلخيص والعرض، فالفلسفة بدأت مبدعة، وليست شارحة أو ملخصة أو عارضة. ثم أتسى الفارابي فزادت نسبة الشرح والتلخيص، ومع ذلك ظل الإبداع أيضا من حيث الكم أبر حجما.

ثم أتى ابن سينا ومحا الفرق بين الشرح والتلخيص والعرض من ناحية وبين الإبداع من ناحية أخرى، ووضع الكل في بنية الفلسفة وفي موسوعات كبيرة اختفت -كما يذهب إلى ذلك الباحث الكبير حسن حنفي " - مصادرها التاريخية، ولم يظهر إلا بناء العقل الخللص أو وصف الموضوع نفسه.

ثم أتى ابن رشد ليعيد التصحيح منذ البداية، فلا إبداع بلا نقل صحيــــح لذلــك غلــب الشرح والتلخيـــص الشرح والتلخيـــص حركة تصحيحية في فهم النقل وفي الوقت نفسه تتضمن الإبداع خفية وتقية، بخاصة ما كـــان منها نقدا موجها إلى الموروث.

۱۸ الكندي: كتاب الكندي إلى المعتصم في الفلسفة الأولى ص ۸۱ تحقيق أحمد فؤاد الأهواني، دار إحياء الكتب العربية.

<sup>11</sup> د. حسن حنفى : ابن رشد شارحا لأرسطو ص٨٨ مؤتمر ابن رشد بالجزائر.

۱۰۰ د.حسن حنفى : الفلسفة والتراث ص ٣٩٤، ٣٩٥ ، الفلسفة العربية المعاصرة ، بيروت عام ١٩٨٨.

ثم جاء الفلاسفة بعد ابن رشد مثل الرازي والطوسي بإبداع خسسالص دون شسرح أو تلخيص، إذ لم يتجاوز النقل أبدا وما تبعه من شرح وتلخيص وعرض، الإبداع في أي مرحلة إلا عند ابن رشد الذي استطاع تمويه الإبداع والتعبير عنه من خلال الشرح والتلخيص، بسل آثر بعض الفلاسفة مثل مسكويه، والعلماء مثل عمر الخيام، الدخول في الإبداع مباشسرة دون مراحله التمهيدية في الشرح والتلخيص والعرض.

ومن هنا مجتزأة هى الأحكام، لا بل مجحفة تلك التى نعتت ابن رشد الأندلسي يوما، بأنه لم يكن يطمح إلى أكثر من الشرح والتلخيص على نصوص أرسطو، كونه مال فيهما إلى النقل والتقايد دون التحليل والابتكار، من الطبيعي أن يؤخذ ابن رشد بشخصية أرسطو الفيلسوف، العالم، وهو الذي واكب شرح معظم تأليفه والتعليق عليها، كذلك من غير الممتغرب أن يبرز للعوام مقدار إعجابه به إلى حد القول:

" فأعجب شأن هذا الرجل، وما أشد مباينة فطرته فطر الإنسانية، حتى كأنسه أبرزتسه العناية الإلهية لتوقفنا معشر الناس على وجود الكمال الأقصى فى النوع الإنساني محسوسا ومشار إليه بما هو إنسان، ولذلك كان القدماء يسمونه الإلهي"١٠١.

لكن العقل الرشدي أثبت أنه كان ضنينا أبدا باستقلالية وبموضوعية بانفتاح دومسا على أهل الحق أنى كانت هوياتهم ١٠٠ فإذا ما شعر أنه مقيد بنص أو ظاهر عقيدة ما، استنهض همته واستعاد حريته المبدعة عند تحليله أو تأويله لمختلف معانيهما، وقد استشعف

۱۰۱ ابن رشد : تلخیص منطق أرسطو، تحقیق د.جیرار جیهامی ص ۲۱۳ من کتاب القیاس ط۲ بیروت عام ۱۹۹۲ م.

<sup>1°</sup> يقول ابن رشد في معرض بحثه عن جهات النتائج في الشكل الأول المختلط مقدماته من الضرورية والممكنة : وتحصيل جهات هذه النتائج على مذهب أرسطو أن التأليف لا يخلو أن يوجد فيه نص الانطواء دائما ولا يوجد فيه معنى الانطواء دائما ... وأحسب أن هذا المقصد من النفسير هو شيء ذهب على جميع المفسرين اللهم إلا الإسكندر ... والرجل عظيم القدر جدا ، أما وكذلك يشبه أن تأمسطيوس فإنا نجده قد ذهب عليه هذا الأمر ، كما ذهب على كثير من قدماء المشائين ، أما وكذلك يشبه أن يكون المعنى ذهب على أبي نصر .. وفي هذا النص دليل على شمولية شروحات ابن رشد وانفتاحه على الفلاسفة القدماء والمحدثين كافة أنظر ابن رشد : منطق أرسطو ص ٢١٣ بيروت عام وانفتاحه على الفلاسفة القدماء والمحدثين كافة أنظر ابن رشد : منطق أرسطو ص ٢١٣ بيروت عام

همته واستعاد حريته المبدعة عند تحليله أو تأويله لمختلف معانيهما، وقد استشفف الباحثين" فذا المنحى حين قاموا بجمع شذرات من فلسفته العامة ومنطقه الخاص من خلل تلخيصه لمنطق أرسطو.

كذلك حين أعدنا قراءة مقاطع من تفسيره لما بعد الطبيعة، واستكشفنا بعضا من الآفاق الجديدة التي أطل منها علينا. وفي هذه القرائن ما قد يكفي للرد على تلك الأحكام، وجعلنا تأرجح في حكمنا على الفيلسوف الشارح:

أهو مجرد شارح؟ أم فيلسوف كانت له نظراته الذاتية إلى المسائل الفلسفية المطروحة عند المعلم الأول، ومن هنا تأتي أهمية النفاذ إلى صميم الشروح التى وضعها ابن رشد علمي التفكير الأرسطى لاستخلاص منها خلاصة تفكيره السليم.

فقد كشفت لنا بعض الدراسات عن ابن رشد أن شروحه على أرسطو بصفة خاصـة تبرز لنا فلسفته، فهو يحلل، وينقد ويناقض أحيانا آراء بدت عنده خاطئة، بل يدخــل فــى شروحه جانبا إيجابيا من مذهبه، لا يقتصر على متابعة أرسطو.

فمثل هذا القول قد قضى على الفكرة القائلة بأن ابن رشد في شروحه لا يعدو أن يكون مفكرا في إطار آراء أرسطو وحدها. كما أن بعض الأحكام المتسرعة تتهافت أمسام هذه الاكتشافات، من ذلك ما يصوره الأب موريس بويج Mauric Boyges في مقدمته لتغسير ما بعد الطبيعة، حين يذكر، بأنه لا ينبغي أن ننتظر لأية ملاحظات أو نقد من جانب ابن رشد للفكر الهليني لأنه (أي ابن رشد) كان يجهل اللغة اليونانية المناس

وعلى العكس من الأب بويج، يذهب إرنست رينان إلى التأكيد بصفة قطعية -وهـو الخطأ الذي وقع فيه في نظري وفي نظر كثير من الباحثين المعاصرين ١٠٠٠- إلى أنـــه كـان

١٠٢ د. جيرار جهامي: ابن رشد الشارح الأكبر ، مجلة الفكر العربي العدد ٨١.

۱۰۴ ابن رشد: تفسير ما بعد الطبيعة، تحقيق الأب موريس بويج ص١٣ المطبعة الكاثوليكية، بيروت عام ١٩٥٢م.

<sup>10°</sup> انظر د. عبد الرزاق قسوم :مفهوم الزمان في فلسفة أبو الوليد بن رشد ص ١٢، ١٣ الجزائر عام ١٨٦م.

يستحيل على ابن رشد أن يسمح لنفسه بالتعبير عن أفكار تخالف أستاذه (أرسطو) على أنه من جهة أخرى كان يلفت انتباهنا إلى أنه لا يتحمل مسئولية الآراء التي يعرضها ١٠٠٠ كما يرى رينان أن المفسر لابد أن تكون له شخصية.

على أن أحدث الدراسات الفلسفية العربية، قد قضت على أحكام كل من إرنست رينان والأب موريس بويج ويغرهم من المفكرين السائرين في هذا الخط من الذين ينفون الإبداع والموضوعية عن ابن رشد في شروحه على كتب أرسطو<sup>11</sup> فقد تجاوز جسهد ابن رشد الوقوف على آراء أرسطو وعرض آراء جديدة وطريفة من خلال هذه المشروح والتلخيصات، وقد كان "يعمد إلى عرض آرائه الخاصة في سياقي شروحه وفي مؤلفاته التسى وضعها بنفسه" "فلك واضح وبين، فهو حين يعرض لآراء أرسطو يشير بقوله "قال" - "قوله" "ظر" ـ "ذكر" ـ "صرح" وفي غير ذلك ينسب السرأي لنفسه يقول: "أقول" - "قلت" ـ "أرى" ... إلخ.

وكمثال على ذلك فإن ابن رشد حصر جهده إلى حد كبير في أرمىطو فتتاول كل ما استطاع أن يحصل عليه من مؤلفات هذا الفيلسوف، ليتسنى له شرحها وتلخيصها أن ولما كان ابن رشد لا يعرف اللغة اللاتينية، كما ذكر كل من رينان وبويج، فإنه رجع إلى الترجمات التى قام بها بعض المترجمين الأفذاذ كحنين ابن اسحق، واسحق بن حنين، ويحيى بن عدي، وأبي بشر متى، وراح يقابل بين هذه الترجمات وكان هدفه من ذلك اختيار أصحها حتى لا يقم في أخطاء بعض المترجمين، ويصفى أقوال أرسطو مما شابها من عناصر أفلوطينية "ا.

<sup>106</sup> Renan (E): Averroe s et le averroisne, ed Geimann levy paris ,pp. 56-57.
108 الم يمنعه كما يؤكد د. محمد عاطف العراقي في صحة جهل ابن رشد للغة اليونانية، إلا أن هذا لم يمنعه كما يقول من الإبداع والإسهام في تلخيص أثر أرسطو من بعض العناصر الأفلوطينية.

<sup>1·</sup> النثيا: تاريخ الفكر الأندلس ص ٣٥٩.

<sup>&</sup>quot; د. محمد عاطف العراقي : النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد ص ٤٠ ، دار المعارف عام ١٩٦٨ م

ويرجع ابن رشد الأخطاء في مذهب أرسطو ليس فقط إلى أخطاء الترجمات، بل إلى مبادئ الفهم العام الذي يؤدي بالضرورة إلى الخطأ في فهم الجزئيات كما يقول: "فإن هذا مبدأ عظيم من مبادئ الصنائع الجزئية النظرية والغلط فيه سبب لأغلاط كثيرة" الله كما قد يحدث الغلط من إغفال النظرة الكلية الشاملة والاقتصار على الجزئيات المنتاثرة التي لا تجد دلالتها إلا في المذهب ككل.

وهذا هو السبب الرئيسي في خطأ الشراح، فلم يكن لديهم تصور شامل لمذهب ارسطو. لذلك يبدأ ابن رشد ببيان الغرض الكلي من كل مقالة، فما يهمه هو المقصد الكلي وليس العبارات الجزئية والألفاظ المتناثرة، وقد يبدأ البيان عن هذا الغرض الكليي في أول المقالة، وقد يظهر في آخره، فابن رشد يهدف إلى القصد وهو الموضوع الحيي في ذهب أرسطو يعرضه في أول كل مقاله. فالعلم يتكون من مجموعة من المقاصد أولا ثم تتحول إلى أبنية عقلية ثانيا بفضل البرهان ثم تتسلسل المقالات بعضها عن البعض الآخر تسلسلا منطقيا

فإذا كان أرسطو قد ترك ترتيب المقالات دون نظرية عامة وقصد كلي دون إبراز الرباط الداخلي بينها وتسلسلها وترتيبها الذي يطابق قسمة العقل ومستويات الوجود، فإن ابن رشد قد قام بهذه المهمة ونقل تبويب المقالات وترتيبها بوحي باتباع نظرية خالصة في العقل وترتيب منطقي صرف وهو ما ينقص الميتافيزيقا عند أرسطو ١١٢.

فالدافع هذا هو تحقيق تاريخي لمذهب أرسطو بعد ضياعه على أيدي المفسرين، وغاية ابن رشد هى التحقيق والتمحيص والتدقيق عن هذا المذهب وليس مجرد اكتفاء بنصوصه وشرحها بمعنى استبدال لفظ بلفظ أو عبارة بعبارة.

ويعرض ابن رشد للتفسيرات المختلفة للشراح ويقارن بينها، ويحكم بينها كقاض محايد ويبين أفضلها وأقربها إلى الصواب. ويميز بين ظاهر القول وحقيقته طبقا لتفرقة الأصوليين بين الظاهر والحقيقة، وكثيرا ما يرجع إلى النصوص الأصلية التسبى استعملها أرسطو مراجعا تلخيصه لها وعرض الشراح لآرائها.

۱۱۱ ابن رشد: تلخيص ما بعد الطبيعة ج٣ ص ٨٤.

۱۱۲ انظر د. حسن حنفى: ابن رشد شارحا أرسطو ص ص٦٦٦ ٧٢.

وليس كل ما قاله الشراح خطأ، بل يؤيد ابن رشد أحيانا أقوال الاسكندر لأنه يتفق مع ما يظهر من نصوص أرسطو. ويذكر ابن رشد تأويلات الشراح المختلفة لمذهب أرسطو ويقارن بينها ويختار أقربها للصواب ١١٣.

ويرجع الخطأ إما إلى نسبة قول لأرسطو لم يذكر فيه هذا القول ثم يذكر الصحيح، أو عيوب في النسخة سقط أو زيادة، وهي أخطاء ترجع إلى النقد الخارجي للنصوص كمسا هو الحال في علم الحديث، ولكن القالب هو النقد الداخلي أو التأويلات المختلفة للشراح وعرضها على العقل وإرجاعها إلى النص وصحة فهمه ودقة تفسيره، ثم يختسار ابسن رشد أفضل التأويلات طبقا لمنهج إسلامي وهو أقرب التأويلات إلى الألفاظ ودلالتها على المعاني، وهسو ما عبر عنه الأصوليين في بحث الألفاظ في علم أصول الفقه كما يذهب إلى ذلسك الدكتور حسن حنفي المعاني.

فإذا ما تعددت التأويلات وكثرت صنفها ابن رشد فى تأويلين رئيسيين حتى يمكن الفصل بينهما، فيأخذ أقربها ويستبعد أبعدها بالنسبة لظاهر القول ومعاني الألفاظ، بل ويعطب ابن رشد أسباب التأويلات المختلفة إلى أقوال أرسطو ومدلولات الألفاظ على المعاني، وهبو في حقيقة الأمر لا يتبع الشراح بقدر ما يدرس الموضوع ذاته من جديد ثم يقصل بين الشواح فيما اختلفوا فيه 110، ويحاول أن يزيل كثيرا من الشكوك بشروحه فيدرس المسائل المنتازع عليها ويحكم فيها في النهاية.

ويجب أن نعي أن ابن رشد لا يلجأ إلى أرسطو وشراحه اليونان فقط، بـل يتناول أعمال الشراح المسلمين مفندا تفسيراتهم أو مؤيدا لها، وفي الغالب يكون مفندا للأسسس العقلية التي أراد الشراح المسلمون أن يحولوا عليه الفلسفة الخاصة إلى فلسفة عامة.

فنقد ابن رشد لابن سينا الشارح ليس نقدا في فهمه لأرسطو، بل نقد للأسس العقلية التي افترضها ابن سينا كي تكون فلسفة عامة فهو اختلاف فلسفي بالأصالة، وليسس مجرد

١٤٦٣ ابن رشد : تلخيص ما بعد الطبيعة ج٣ ص ١٤٦٣

۱۱۱ د. حسن حنفی :ابن رشد شارحا ص ۷۱، ۷۲.

<sup>110</sup> ابن رشد: تلخيص المقولات ص ١٣

اختلاف شارحين على فهم نص واحد، ويعطي ابن رشد الشراح المسلمين حقهم، فليس كل ملا قالوه في أسطو خطأ بل هناك بعض الصواب.

ومن هنا يستشهد ابن رشد بابن سينا في بعض الأفكار ويرد على اعتراضاته في البعض الأخر "".

ويتبين لنا جدارة ابن رشد بلقب الشارح الأعظم في كونه يحاول أن يحقق أقصى موضوعية ممكنة يمكن أن تتوفر لدى الباحث الفلسفي، إذا علمنا أن شرحه لأرسطو بواسطة أرسطو نفسه، أي بالرجوع إلى آرائه وفحصها وردها إلى الأصول التي بنيت عليها، والمقارنة بينها، والتمس الحجج لها داخل المنظومة الأرسطية نفسها أو داخل منظومة الفكرية اليوناني كله -كما توصل إلى ذلك الدكتور الجابري في أحد أطروحاته الفكرية ١١٧ مما مكنه من تلخيص فلسفة المعلم الأول أرسطو، من التشويهات والتأويلات التي تعرضت لها في عصر الأفلاطونية الموروثة وامتداداته إلى الفكر الإسلامي نفسه.

ولقد كان إعجاب ابن رشد بأرسطو راجعا إلى أنه يرى فى الفلسفة الأرسطية بناء متماسكا يشد بعضه بعضاء الشيء الذي تفتقده الفلسفات السابقة والتى لم تكن تتوفر على مثل هذا التماسك المنطقى.

على أن القول بـ (إعجاب) ابن رشد بأرسطو على حد تعبير الباحث الكبير ـ يجب أن يؤخذ بحذر شديد. فدفاع ابن رشد عن آراء أرسطو لم يكن راجعا دوما إلى تأييده فــى هذه القضية أو تلك، بل إلى رغبة في إبراز كيف أن تلك الآراء لها ما يبرها داخل المنظومة الأرسطية نفسها، أي أن الصدق فيها متحقق داخل المنظومة لا خارجها.

إن المبدأ المنهجي الذي سار عليه ابن رشد في شروحه على أرسطو هو قـــول ابــن رشد حكاية عن الحكيم نفسه: "من العدل ان يأتي الرجل من الحجج لخوصم بمثل ما يأتي بـــه

۱۱۱ د. حسن حنفي : السابق ص ٦٣.

۱۱۷ د. محمد عابد الجابري: المدرسة الفلسفية في المغرب والأندلس ص ١٣٦، ١٣٧ ندوة ابن رشد بيروت عام ١٩٨١م.

لنفسه "۱۱۸. فعلا لقد كان ابن رشد يعتبر أرسطو صديقا وخصما في آن واحد، لقد كان يعتبره صديقا، لنه يرى فيه فيلسوفا عظيما جعل هدفه البحث عن الحقيقة.

فابن رشد ينظر إليه بوصفه مجتهدا أي علاما يحاول فهم كتاب الكون، ولكن ابن رشد كان واعيا كل الوعي بكون أرسطو خصما له، لقد كان واعيا بأن المبادئ التي كـان يستند إليها أرسطو في البحث عن الحقيقة، لم تكن كلها على وفاق تام مع المبادئ التي يرتكز إليها الدين الإسلامي الذي يعتنقه ابن رشد.

وهكذا، فمن جهة كان ابن رشد وأرسطو صديقين حميمين لأنهما يعبيران على نفسس الطريق، طريق العقل، ويهدفان إلى نفس الهدف، هدف الحصول على الحقيقة، ولكنهما مسن جهة أخرى لم يكونا يصدران من نفس المنطلقات والأصول، لقد كان لكل منهما منظومت المرجعية الخاصة.

هذا الشعور المزدوج إزاء أرسطو، الشعور الذي يحكمه التناقض الوجداني ينعكس أثره على قراءة ابن رشد للفسفة الأرسطية نفسها، إن رغبة فيلسوف قرطبة في احترام المنظومة الأرسطية، جعلته يضطر إلى تأويل بعض آراء أرسطو تأويلا خفيفا ذكيا، وذلك حتى لا يشوهها من جهة، وحتى لا يتركها تحمل تناقضا ظاهرا صريحا مع العقيدة الإسلامية "١١.

ومن هنا اكتسبت عملية شرح أرسطو مظهرا جديدا: التقليل إلى الحد الأقصى من الخلاف والتباين بين وجهة نظر أرسطو والوحى الإملامي.

وعندما يتضح له أن عملية التقريب بين الجانبين مستحيلة يجتهد فسى طلب العذر لأرسطو مبينا أن المقدمات التى اعتمد عليها هذا الفيلسوف تلزم عنها تلك النتائج البعيدة عن المنظور الإسلامي، وبالتالي سوهذا ما يؤكده ابن رشد مرارا في ان هذه النتائج ليست صحيحة صحة مطلقة، وإنما هي صادقة فقط داخل المنظومة الأرسطية، فصدقها صدق منطقي، مشروط بصدق المقدمات التي أنتجتها.

۱۱۸ ابن رشد: تهافت التهافت ج۱ ص ۳٦۹.

<sup>&</sup>quot; د.محمد عابد الجابري: المدرسة الفلسفية في المغرب والأندلس ص١٣٦١٣٧.

وهكذا فلم يكن هدف ابن رشد الدفاع عن أرسطو في كل الأحوال، بل لقد كان هدف منحصرا في الحصول على فهم حقيقي لأراء أرسطو، وفي محاولته هذه تبرز حقا أصالة ابسن رشد. فكثيرة هي الأفكار التي ابتكرها ابن رشد وينسبها صراحة أو ضمنا لأرسطو، لا لكون المعلم الأول قال بها، بل لأن سياق المنظومة الأرسطية يحتمل القول بها من جهة، ولأنها تقرب المنظور الأرسطي إلى المنظور الإسلامي من جهة أخرى.

إن هناك فعلا فلسفة رشدية خاصة وأصيلة داخل شروحه على أرسطو فلسفة جديـــرة حقا بهذا الاسم إسلامية جديرة حقا بهذا الوصف ١٢٠.

ومن أجمل الأمور أننا نجد ابن رشد من أجل بعث الحياة والحيوية في فلسفة أرسطو وكتاباته، خاصة أنها كتابات جافة وصعبة كان يضفي عليها أبعادا أخرى من العلوم الأخرى فإذا تناولها أرسطو على المستوى الصوري أعطاها ابن رشد أساسها النفسي، وهــو مـا نتبينه في مقالة اللام حيث يعطي تفكير أرسطو الميتافيزيقا أساسا من علم النفسس وعلـم الحيوان، حتى يجعل أفكاره فريبة المنال 171.

يقول 'أوليري': " إن ابن رشد قد عرف \_وعرف بحق أرسطو كما فعل على أن العقل الإنساني عقل فتى سليم مهما قيل فيه، وأنه بالسليقة قادر على أن يرفض وينقض عنه الهراء والأكاذيب ١٢٢٠.

ويكفى الوقوف على جهد ابن رشد فى تلخيصه المنظومة الأرسطية مما شابها مسن شوائب على أيدي الشراح سواء من اليونانيين أو العرب، "لابد من التأكيد علسى أن الثقافة العربية لم تستعر المنظومة الأرسطية كاملة وخالصة ومتحررة من شوائب العقل المستقيل" واستشراقاته الهرمسية، إلا مع ابن رشد"١٣٢.

۱۲۰ السابق ص ۱۳۷.

١٢١ انظر ابن رشد : تلخيص ما بعد الطبيعة ص٥١.

۱۲۲ أوليري: علوم اليونان وسبل انتقالها إلى العرب، ترجمة د.وهبة كامل، الألف كتاب، ص ١٤٤ مصر عام ١٩٦٢م.

١٢٢ د.محمد عابد الجابري: تكوين العقل العربي ص ٣٤٤ مركز دراسات الوحدة العربية ط٣ عام ١٩٨٨.

ويجب أن ننتبه إلى أن المنهج الذي اعتمد عليه ابن رشد في شروحه المنهج العقلي القائم على التمييز بين التعبير والبرهان، وعندما يعرض لأفكار المعلم الأول إنما يعبر عن التفرقة بين الخطابة والجدل والبرهان تلك الأساليب الثلاثة التي طالما أكد عليها في كتبه الأخرى كمناهج الأدلة وفصل المقال، مؤكدا أن أرسطو وحده هو صاحب الفكر البرهان، وأمبا إلى أن الجدل إنما يدل على مخاطبة بين اثنين يقصند كل واحد منهما غلبة صاحبه باي نوع من الأقاويل اتفق المناهدة المنا

ولذلك يقول ابن رشد مثلا: "أخطأوا، وإنما أجروا الأقاويل العلمية مجرى الأقراويل الشعرية التي تستعمل في تعليم الجمهور "١٢٥٠. أو يقول : "والاسكندر يقول إن هذه الحجة جدلية ... وهذا الذي ذكره الاسكندر أيضا حجة جدلية "٢٢١.

ولا نحتاج إلى تذكير أن ابن رشد لا يرضى بالاستدلال البرهاني بديلا، ومن هنا يعرض لأفكار أرسطو معبرا عنها بأسلوبه الخاص فى استدلالات برهانية متتالية، خاصة وأنه يرى أن اختلاف أرسطو، مع فلاسفة اليونان القدماء ترجع فى أساسها إلى اختلاف فى منهج الفكر وطرق الاستدلال، فقد رفض أرسطو فى مؤلفاته التى ينقد فيها الفلاسفة القدماء كل ما هو خطابى أو شعري أو جدلى كما يتمثل ذلك فى مؤلفات أفلاطون ومحاوراته.

ويجب ألا نغفل هنا أن هذه التفرقة قد أدت إلى نشأة التيار العقلي فى الغرب وبالتحديد عن الرشديين اللاتينيين، جاعلة العقل بذلك مقدم على الإيمان. ومن الأشياء الهامة التى اهتم بها ابن رشد فى شروحه، ذكره للمصطلحات التى وردت فى مؤلفات أرسطو، خاصة فى علم ما بعد الطبيعة، وجعل النظر فى شرح هذه الأسماء جزءا لا يتجزأ من هذا العلم 177.

وقد ربط ابن رشد بين مباحث الألفاظ واللغة التي تنطبق عليها هذه المباحث، فمباحث الألفاظ في اللغة اليونانية غير مباحثها في اللغة العربية ١٢٨ ونظرا الارتباط اللفظ

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup>D.Averny: la Connaissance de l'islalmen occident p.40 paris 1964

<sup>150</sup> ابن رشد: تلخيص ما بعد الطبيعة ج٢ ص ٩٣.

١٢٦ ابن رشد :تلخيص كتاب الجدل ص ٢٠ تحقيق تشارلس بتروث.

۱۲۷ ابن رشد: تفسير ما بعد الطبيعة ج٢ ص ٤٧٥.

۱۲۸ ابن رشد: تلخیص المقولات ص۸۲.

بالمعنى فإن المنطق الأرسطي مرتبطا تماما باللغة اليونانية. ويكون هناك فرق بين المنطق اليوناني والمنطق الإسلامي، وبين الفكر اليوناني والفكر الإسلامي، على الرغم من عدم رفض المسلمين للمنطق الأرسطى.

ويبين ابن رشد نشأة المصطلحات العربية وكيفية اشتقاق المصطلح من الأسماء مثل الهوية المثنقة من (هو) الذي هو حرف الربط بين الهوية والمحمول، ومثل اسم الموجود الذي غلط ابن سينا وجعلها عرضا لأنه اسم مشتق، وكذلك إضافة لا قبل الاسم للدلالة على العدم. وترجمة الملكية بحرف لام الملك في العربية، ونظرا لارتباط اللغة بالمنطق، كما ذكرنا، يظهر بعض جوانب المنطق الإسلامي في الاستدلال عند ابسن رشد، فيظهر القياس الأولى الذي اشتقه المسلمون من استدلال القرآن على بعث الأجساد من الأيسة فقال من يحيى العظام وهي رميم قل يحيها الذي أنشاها أول مرة 177.

ونجده يحلل اللفظ وينسبه إلى الألفاظ المشتقة منها حتى يصل بذلك إلى المعاني التسى قد يحملها اللفظ مثل لفظ "ابتداء" الذي ذكره أرسطو، فنجد ابن رشد يرجع كلمة ابتداء هذه إلى أنها من المبتدأ وهذه تعنى أول الشيء وبدايته وهكذا يتبعها ابن رشد حتى يصل بنسا إلى أنها تعني أول الأشياء أو مبدأها أي العلة الغائية أو المحرك الأول".

أما مهمة "التلخيص" عند ابن رشد فقد كانت تقوم أصلا، في رفع قلق المصطلح وقلق الجملة من النص المترجم، لذا فقد تتبع النص جملة جملة ونقله نقلا إلى حد أن ما يلخصه يظهر بمظهر ترجمة من درجة أسلم. فليس التلخيص إذن، كما يعتقد البعض، تفسيرا أوسط أو نصا مجملا، وإنما هو عند ابن رشد عملية، منهج من مناهج مواجهة النص المترجم، وهو بالضبط منهج تقويم (عوجاجه.

ولما كان ابن رشد فى تلخيصه لا يشرح ولا يحلل ما يقوله أرسطو وإنما يعمد إلى تقويم لغة النص المترجم من الناحية الصرفية والنحوية، وتقريبها من العربية السليمة، فإنه لـم يكن يميز بين كلامه ومقالة أرسطو، ويكتفى بأن يفتتح التلخيص بعبارة: "قال أرسطو"

۱۲۹ سورة يس آية ۷۹، وانظر د.حسن حنفي : ابن رشد شارمها ص ۲۰۹.

۱۲۰ ابن رشد : تفسير ما بعد الطبيعة ج٢ ص ٤٧٧.

۱۲۱ السابق ج۲ ص ٤٨.

ويواصل كلامه دونما إشارة إلى نهاية مقالة أرسطو، فلا غرابة عندئذ -كما يذهب إلى ذلك د. طه عبد الرحمن وهو محق في ذلك الا تتداخل عملية التلخيص مع المناهج الأخرى، وأن تتخلل التفسير نفسه، ذلك أن ابن رشد، هنا أيضا يصوغ العبارة قبل أن يتناولها بالشرح والتعليق وتقريبها إلى الأذهان، ولا يتعذر علينا أن نستخلص مما أعاد صياغته في النفسير ترجمة أمتن من الترجمة الأصلية.

ولم يقف ابن رشد عند هذا الحد، بل حاول أن يرقى بتلخيصه إلى مستوى التعريب، فيستدل في أمثلة بأسماء الأعلام اليونانية بأسماء عربية ١٢٦، بل ويقرب مضامين بعضها تقريبا إسلاميا، فيجعل من "أطلس" الإله اليوناني ملكا ١٢٠، وفي موضع آخر يؤول اسم الجنس، الإله بمعنى الفلك.

أما عملية "التفسير" التي يقوم بها فهي منهج آخر من مناهج مواجهة النص المسترجم، وقوم في توضيح غموض أغراضه، لذلك يعمد إلى تجزيئ المقالة إلى فقرات منتالية متفاوتسة الطول ويتناول بالتحليل الفقرة جملة جملة، وهو في كل ذلك يستنطق النصسوص الأرسطية هادفا إلى الكشف عن أصالة التفكير الأرسطي وحقيقته.

كل ذلك قام به ابن رشد بأسلوب عربي مبين، وقد برهن على أن اللفة العربية يمكنها التعبير عن كل أغراض الفلسفة العقلية، ويمكنها أن تكون كاشفة لأدق المواضية الفلسفية اليونانية عمقا، في وقت كانت فيه اللغة العربية تعبر عسن كسل علسوم الأوائسل المترجمة من جهة وعن العلوم المتصلة بأصول إسلامية وعربية من جهة ثانية، مما يكشف تخلفنا المعاصر ويعري تقصيرنا في صنع قوالب فكرية تتابع وتساير المفاهيم والمصطلحات العلمية التي تنهمر علينا من الحضارة الغربية ولا نستطيع أن نلاحقها.

وذلك ناشئ من أن المهارات الحضارية ذات الأصول العربية التى ورثسها المئقف العربي العادي ضامرة ومتصلبة متخلفة، ومن ضمنها القوالب اللغوية الفكرية، فهي أضيق من أن تستوعب الفكر العالمي الحديث، وبخاصة الفكر العلمي، فالحق أن طبيعة مجتمعه

١٢٢ طه عبد الرحمن: لغة ابن رشد الفلسفية من خلا عرضه لنظرية المقولات ص ١٩٦، ١٩٧٠.

١٢٢ د.جيرار جهامي: ابن رشد الشارح الكبر، مجلة الفكر العربي العدد ٨١ ص ٣٨، ٣٩.

<sup>1&</sup>lt;sup>17</sup> السابق ص ٣٩ وانظر ابن رشد : المنطق كتاب القياس ص ٢٠٠.

ومؤسسات هذا المجتمع العاجزة عن تحديث التراث العربي الفكري الحي، لهي عاجزة عـــن تأهيله تأهيلا حقيقيا يتناسب ومقتضيات الحياة المعاصرة.

وإذا أردنا أن نتبين جوانب المنهج التحليلي النقدي الذي اتبعه ابن رشد في شهروحه على أرسطو والذي نحن اليوم في أمس الحاجة إليه، سواء من أجل قراءة النصهوس التسى تأتينا من انتراث اليوناني أو الإسلامي القديم، أو من أجل قراءة نصوص مترجمة إلى العربية أتت غلينا من الفكر الغربي المعاصر خاصة في عصر بدأت تتكشف فيه مناهج أدبية ونقديه وفلسفية، لابد من الأخذ بها عند تحليل مختلف أنواع الخطه والكشف عن مستوياته المختلفة وتقديم رؤى وتأويلات تساعد على الكشف عن المستور والمسكوت عنه، فإننا نجد بعض هذه المناهج الرشدية في ثنايا شروحه لأرسطو، تمكن بعض الباحثين 170 من رصدها وتحليلها. وقد أشرنا إلى بعضها في فقرات سابقة فقد اتبع ابن رشد دائمها أساليب عقلية ومناهج فكرية في كل شروحه وتلخيصاته يمكن إجمالها فيما يأتي:

المنهج التحليلي في الشرح التفصيلي وهنا يركز ابن رشد في تفصيله للمعاني، وشوحه للمصطلحات الطبيعية والمنطقية والماورائية، على مسالك تحليلية مختلفة نذكر منها أبرزها:

أ- السبر والتقسيم: حيث كان يبحث عن المعاني مجتمعة في الأصل، ثم يفصلها واحدا واحدا، ويبين خروج آحادها عن صلاح التعليل جادة الصواب إلى أن يصل إلى عن حل واحد ينتقيه، ليثبت بواسطته رأي أرسطو أو يفنده، أو يعدله إلى حين قوله: وبهذا تتحل الحيرة.

ب- تنقيح المناط أو الحاق الفرع بالأصل: توصيف الله السفياء الفي وارق، ومنها طريقة الحذف والمقابلة حيث نراه يقابل بين رأى أرسطو وآراء شراحه، فيحذف منها البرهان الأضعف ليحتفظ بالأجدر والأفضل، هذا ما فعله عند طرحه مثلا مسالة وجوب كون المقدمات الكلية صادقة على الأزمنة الثلاثة رافضا رأى الفارابي، أخذ

۱۲۰ د.جیرار جهامی: ابن رشد شارحا ص۳۸، ۹۹.

المقدمة الكلية بمعنى المقول على الكل فقط إذ "ليس يمكن أن يوجد القول على الكل فـــى المقدمة الكبرى الوجودية الحقيقية تماما، في الأزمنة الثلاثة، إلا في بعض المواد التا.

ج- إحياء الحوار والجدل بين أرسطو والمفسرين: والذي أكسبه ابن رشد زخما جديدا من خلال تطويره المعانى والمصطلحات المستعملة عند كل منهم. فأقدام حدوارا غير مباشر، مر عبره بين أرسطو والمشائين، أو بين هؤلاء أنفسهم، مستندا السي نصوص وشروحات كتبوها، وقد ابتغي ربما إنهاء بعض الإشكالات التي ما برحت قائمة في عصره حول مسائل منطقية والهية أو طبيعية ونفسية أو إجلاء بعسص الغوامسن، أو الفصل إلى حد ما بين أرسطو والأرسطية.

٢ المنهج الاستنباطي في استلال القواعد والقوانين: بعد أن توصل ابن رشد إلى تفكيك النصوص الأرسطية، وتجزئة أفكارها والتعليق عليها مفردة ومجموعة، مضيفا ايضاحات ومعللا بالبراهين، عاد ليجمع المؤتلف ويعيد صياغة النصوص في قوالب موحدة تخرجها من دوامة الأراء المتناقضة أو عن الغموض والإشكال:

فنراه يجمع فى نهاية كل فصل يعقده ما قد تبين لديه من براهين وإثباتات، ويمهد بواسطة القواعد أو القوانين المستلة عنها ما قد تبين لديه من براهين وإثباتات، ويمهد بواسطة القواعد أو القوانين المستلة عنها ما قد ينطبق بالمماثلة على كل مسألة مشابهة.. هذا المنهج عكس دون شك مناحي المنطق الأرسطي المتفرعة، وكذلك السروى الطبيعية والماورانية في خطوطها العريضة، والتي بانت من خلال شروحاته ترسم معالم الفكر الفلسفة الأرسطي الذي تلقفه الغرب محللا ومعللا ومبسطا.

٣- الشمولية في التحليل والاستنتاج: هناك بين دفتى الشروحات عالم فكري جمع فيه ابسن رشد إفرازات خمسة عشر قرنا من المدارس والمذاهب والمعتقدات في شتى مجالات ما أطلق عليه اسم أرسطو والأرسطية في العالمين العربي والغربي، اليوناني واللاتينيي، عدا عن الماحه إلى الترجمة والمترجمين الذين عول على نصوصهم، لا سيما في مجال ما بعد الطبيعة ذلك أمثال أسحق واسطات وأبي بشر متى وثاوفرسطس والاسكندر الأفروديسي...

<sup>&</sup>lt;sup>۱۳۱</sup> انظر مثلا مسألة جهة النتيجة في المقياس المختلط من الضرورية الوجود ابن رشد ، كتاب المقابيس ص ٢٠٠

ولخص أبرز نظرياتهم، وتجده في مرحلة ثانية يستعرض أراء كل من الفارابي وابن سينا في مجمل هذه المسائل ليقيم الجدل، ويحييه بينهما وبين من سبقهم من الشراح.

هذه العينة من التحليلات كافية لتعكس مدى شمولية التفسير عنده ومدى استيعابه الواسع لمعظم نظريات المفكرين-الشارحين، ضبطا لمعالم الفكر الأرسطى من جوانبه كافة. ناهيك عن ذكره لرؤى بعض المدارس أمثال القيثاعوريين والمسوضطائيين، والرواقيين وأثرها في تطوير الأرسطية.

المقاربة اللسائية اللغوية المقارنة: ميز ابن رشد بين معطيات كل من اللسائين اليونلني والعربي. إن من حيث بنية الجملتين، أو مكانة الألفاظ أسماء وحروفا وألفاظا فقد عانى متسل أسلاقه، من عظم الغروقات بين لغتى اليونان والعرب، نظرا إلى انتمائلهما إلى مصدريسن مختلفين من عائلات اللغات الهند للوربية من جهة، والسامية من جهة ثانية، فيحسدد متسلا غياب فعل الوجود Etre في هذا اللسان.

وكذلك فعل بالنسبة إلى الفوارق بين حرف السلب وحرف العدل -وإلى مفهوم الكلسي والجزئي، وإلى أداة التعريف ومجالات استعمالها، إن هذا الاهتمام المنتامي عنده، بالعلاقة بين أبعاد المصطلح الفلسفي العربي ومدلولاته يعكس إلى حد بعيد "الإشكالية اللغوية في الفلسفة العربية" 174.

ومن المحتمل جدا أن يكون ابن رشد قد استعان بتعاليق "الحسن بن سوار" على ترجمة حنين بن اسحق هذه التعاليق التي تتضمن شروحا ضافية وتحليلا لغويا لبعض التعابير غسير المألوفة والمستعملة في النص المترجم، كما تتضمن بعض أوجه مقارنتها مع الاستعمال اليوناني، ومما يؤكد ذلك اتفاق بعض التراكيب الواردة عندهما.

۱۲۷ د. جيرار جهامي: ابن رشد الشارح الأكبر ص ٣٩.

١٢٨ ابن رشد : تهاقت التهافت ص ٥٧٠ تحقيق د.سليمان دنيا ، مصر.

ومهما يكن من شأن تصوراتنا وأحكامنا هذه ، فهناك حقائق لا يمكن التغاضي عنها، تكمن في أن ابن رشد الشارح الذي غاص في أعماق الفكر الأرسطي، قد فهمه بدقة وشرحه بوضوح ما بعده جلاء البواطن، إلى أن ينقله إلى الغرب اللاتيني، فسهل قسراءة نصوصه عليهم وعلينا، حتى بات هو المرجع الأسمى للكشف عن مكسان المعاتي لهذا المصدر الفكري الذي ما فتئت الدراسات تقوم حوله.

إن لـ (أرسطو الرشدي) بُعدا جديدا خوله أن ينطبق على ميادين لم تكن معروفة في زمان أرسطو اليوناني، فعلى خلاف شارحي منطق أرسطو الذين جعلوا الأقوال الخطابيـــة والجدلية على نفس المستوى من الأقوال البرهانية، امتازت عقلانية ابن رشد بالإلحاح على أسبقية الأقوال البرهانية لأن البرهان أمتن وسيلة للوصول إلى المبادئ اليقينية، البرهـان هو أساس التفكير السليم، فباسم البرهان ، هاجم ابن رشد ابن سينا والغزالي، كما هـــاجم المتكلمين، وتلك هي الثورة الرشدية" في المنطق.

أعجب ابن رشد بأرسطو وتتلمذ عليه، ولكنه وظف الأرسطية في خدمة قضايا الستزم بها كمفكر إسلامي إيمانا وسلوكا، فدفاعه عن نظريات أرسطو لم يكن برينا لهذات أرسطو. ومن جهة أخرى، إن شغف ابن رشد بأرسطو ليس انبهارا، بل تقديرا عميقا لأعمال المعلم الأول الذي يمثل أسمى درجات الفضل البشري والتي لم يستطع أن يصل إليها أي رجل في أي عصر 174. إن اعترافه العظيم وإعجابه بعظمة زميل له في الحرفة، من شيم نخبه من الخاصة. أعجب ابن رشد أكثر ما أعجب، بميل أرسطو إلى اعتماد البرهان على اعتبار أن المنهج البرهاني أنجع سبيل في البحث عن الحقيقة 14.

والآن نحن فى أشد الحاجة إلى تلك الطرائق من التفكير التى اتبعها ابن رشد فى الشرح والتلخيص والتفسير، وفى أمس الحاجة أيضا إلى الجهاز التحليلي النقدي الذي اتبعه فى قراءته لمؤلفات أرسطو، بل وإبداع طرائق ومناهج جديدة على شاكلة تلك التى أبدعها بن رشد من أجل تقديم قراءات حديثة للخطاب الفلسفي العربي فى محاولته المزج بين رؤية التراث الإسلامي من ناحية وامتلاك أسباب الحضارة العالمية المعاصرة من ناحية أخسرى، خاصة في عصر الاتصالات فائقة السرعة.

<sup>139</sup> Munk, Me Langes..p.441

١٤٠ د. محمد عزيز الحبابي: تعقيب على ندوة ابن رشد بالمغرب، بيروت عام ١٩٨١م.

## الغطل الرابع:

## قيمة العقل والعقلانية

العقل يمثل ركيزة أساسية ومحورية في فلسفة ابن رشد، والعقلانية تمثل الصبغة الأساسية التي يتصف بها مذهبه واتجاهه الفلسفي في الفكر الإسلامي خاصة والفكر الإنساني عامة. وعلى الرغم من اهتمام كل المفكرين والفلاسفة السابقين له بالعقل والعقلانيسة، إلا أن أهمية العقل عنده تأتى من كونه قد اتخذ منه موقفا متميزا، حيث رد ابن رشد للعقل الإنساني اعتباره في عصره حين دمج فيه ما كان يعرف بالعقل الفعال حكما ذكرنا سابقا وحين قاوم إغراء نظرية الفيض والصدور التي قال بها كل من الفارابي وابن سينا ونقده بشدة، وقد كانت المعرفة النظرية الأفلوطينية تعول على ذلك العقل الفعال، الذي هو عقل قلك القمر في المعرفة والإدراك الإنساني.

فكان رفضه لهذه النظرية هو رفض لجعل المعرفة العقلية الإنسانية معرفة مستعارة أو وهبية أو تعتمد على ركائز غيبية، وجعلها معرفة كسبية تعتمد على القسدرة على التجريد والنظر، وهي في النهاية قدرات بشرية في مقدور كل إنسان ممارستها واكتسابها متى شاء.

هذا من ناحية ومن ناحية أخرى تجلى هذا العقل في ذلك الاتجاه النقدي الذي تبناه ابن رشد وكان مميزا لثلاثة مؤلفات تعتبر من أهم مؤلفاته وهي "فصل المقال" و"مناهج الأدلة" و"تهافت التهافت".

وسوف نعالج الآن الناحية الأولى، وهى مفهوم العقل والعقلانية، والذي يجمع بيم نظرية المعرفة ومباحث الميتافيزيقا، ولكن قبل الشروع فى المعالجة الفلسفية لهذا الأمر ننبسه إلى أن طابع العقلانية لا يتوقف عند ابن رشد على معالجة الموضوعات الفلسفية الخالصة، بل ليمتد إلى كل العلوم التي يكتب فيها ابن رشد أو يؤسس لها. وأفضل أنموذج لهذه العلوم يتمثل في معالجته للفقه في كتابه "بداية المجتهد" حيث نجد اهتماما فائقا في هذا العلم الديني بالقياس وبالتعويل بشكل أساسي على إظهار العلل، وبالاحتفال بعمليات الاستنباط والاستدلال والتي هي عمليات عقلية في الأساس.

فالقياس -كما هو معروف- يتطلب مجهودا علميا، وعقليا ضخما، ويقتضي الوقوف على التحليلات الصحيحة للشريعة الإسلامية، بإدراك مقاصدها العامة من إصلاح البشر والمجتمعات، والفقيه المجتهد -وقد تقلد ابن رشد وظيفة القضاء في عصره - هو الذي يتابع العلل في كل حكم، زيادة على إدراك العلل الأساسية التي يرد الخير للمجتمع ويجنب عنه الشرور.

وليس اختلاف المذاهب في الأحكام إلا من اختلاف في الوقوف على التعليل الأنسب، ولا يعد فقيها من تغافل عن هذه الأسرار واكتفى بنقل أحكام مذهبية بالطرق التقليديسة التسى سلكها أغلبية فقهاء الغرب الإسلامي.

غير أن التعليل الإجمالي لإدراك الأسرار الأساسية للشريعة كثيرا ما يجعل ابن رشد يرتفع فوق موضوع الفقه، ليصل إلى الموضوع المشترك بين الحكمة والشريعة في عقلانية تبرز معاني التواجد والتعاون الاجتماعي، والشواهد من "بداية المجتهد ونهاية المقتصد" علمي البحوث التعليلية التي لا تكاد تخلو منها أي صفحة من صفحات الكتاب.

إننا نجد ابن رشد لا يترك فرصة من أجل المزاوجة بين الفلسفة والشريعة إلا انتهزها، وقد كان هذا مطلبا رشديا ملحا ويمثل محورا من محاور هذه الفلسفة، حتى فيي الموضوعات الدينية مثل الفقه.

ولذلك نجد التساند بين الحكمة والشريعة لم يقع التخلي عنه حتى فسى الميادين الخاصة مثل الفقه، ونجد علوم الملة الإسلامية، كما يسميها ابن رشد، تكتسب نضجها وقوتها حينما تصبح علوما عقلية تستغل، كلما اقتضى الحال بعض ثمار المجهود الإنساني العالمي، وتمد هى الأخرى الفكر الإنساني بتجارب ثقافية لم يعرفها الأولون.

إن اجتهاد ابن رشد في الشريعة لم يصل إلى مستوى الإثقان، حتى تمكن من استغلال مختلف العلوم العقاية، وما هو واضح بالنسبة للتجربة الشخصية عند هذا المفكر السذي يعسد

مثالا لهذه الظاهرة، قد يكون أقل ظهورا إذا نظرنا إلى العلوم الشرعية في مختلف تطورها واكتسابها النضج العقلي عبر مراحل التاريخ. غير أنه يجب ألا ننسى احتكاك علماء الإسلام من أصوليين وفقهاء ولغوبين ومتكلمين، بمعارف الأولين، وبالخصوص في المواضيع التسى تدعو إلى إتقان طرق العقلانية وتثبت المنهجيات المناسبة لبناء العلوم أأنا.

ومن هنا يمكن أن ندرك مدى تأسيس بعض هذه المنهجيات العقلية، على الرغم من وعيه بالفرق الأساسي بين القياس والبرهان الأرسطى والقياس كما هـو مستخدم عند الفقهاء والأوصليين.

وقد تعرض ر. برنشفيك ۱۴۱ إلى اعتماد ابن رشد على القواعد المنطقية فـــى ابدايـة المقتصد، وإلى شغفه بالمبادئ العقلية المتطلبة الملحة وإلى ارتكازه على هذه الفكرة الأساسية المهيمنة على تآليفه، والتى تفرض أن الكليات سابقة على الجزئيات ومقدمة عليها فـــى كــل منهجية بيانية صحيحة.

هذا الشغف بالمبادئ العقلية يبدو في بحث ابن رشد لأكثر من قضية فقهية فسى هذا الكتاب. ويمكن تلمس هذا الشغف بالمعاني العقلية في تصور ابن رشد لحجيسة القيساس ولمكانته من التشريع ولاعتباره كأصل من أصوله وكابن حزم الظاهري يقرر ابن رشد أن القياس الفقهي استنبط بعد الصدر الأول، وهو وإن أقر أن حجيته تستخرج من النقل فاعتبروا يا أولي الأبصار الآية، إلا أنه يحرص على التأكيد على ضرورة الاعتماد على العقل: ودليل العقل بشهد بثبوته وذلك أن الوقائع بين أشخاص الأناسي والنصوص غير متناهية والنصوص والأفعال والإقرارات متناهية. محال أن يقابل ما لا يتناهى بما يتناهى المناهد المناسي والنصوص

وهذه الطريقة في إثبات حجية القياس يعتبرها مؤرخو التشريع الإسلامي طريقة جمهور الفقهاء، إذ لم يسبق ابن رشد في تبينها سوى "المريسي الحنقي" (١٨ ٢هـــــــ/٨٣٣م)

<sup>121</sup> د. عبد المجيد مزيان: العقلانية الرشدية في علوم الشريعة ج٢ ص٣٣٥ مؤتمر ابن رشد عام ١٩٨٣ ه.

<sup>147</sup> د. عبد المجيد التركي: مكانة ابن رشد الفقيه من تاريخ المالكية بالأندلس ج٢ ص ١٨٦، ١٨٧ ندوة ابن رشد.

۱۴۲ ابن رشد : بدایة المجتهد ونهایة المقتصد ج۱ ص ۳۲۲.

والدقساق الشسافعي (٣٩٢هــــ/٢٠٠٢م) وأخسيرا المعتزلي أبسو الحسسن البصسري (٣٣٤هــ/٤٤٠م).

كما تتجلى العقلانية الرشدية في كتابه بداية المجتهد في عرضه في كل قضية من قضايا الفقه الأراء المتماثلة، ولكن خاصة الآراء الخلافية والنموذجية الراجعة لكل المذاهب السنية، فقد كان هدفه في الكتاب السعي إلى إيجاد شرح صالح ومقبول لهذا الخلاف، وذلك بدراسة طرق استنباط الحلول من مصادرها التشريعية.

وصورة الاختلاف تتمثل في أن فيلسوفنا الفقيه وأن كان مالكيا وسليل عائلة ضمت كبار المالكية، لا يرمي مطلقا إلى الإسهام في أدب المجادلة المالكية. فهو إذن ينقسل بأمانية وموضوعية كل الآراء الصالحة حول القضايا التي تعتبر من الأصسول والقواعد ويشفعها بأدلتها أو بالأحرى تلك التي تبدو أبلغ من غيرها.

وأحيانا -وكما يؤكد على ذلك باحث المنافق فقهه لا يرضي كل الرضى عن كل ما ما قدمه الفقهاء من أدلة فيوحى بدليل من عنده يظهر له أحسن في القيام بالحجة المطلوبة.

وقد لاحظ أيضا بعض الباحثين من معاصرينا 'ذلك السعي نحو الموضوعية' بل 'ذلك الحرص العلمي' الذي يبعث أحيانا ابن رشد على التردد في قبول هذه أو تلك مسن الحلول المعروضة أو أدلتها ويدفعه إلى الإمساك عن الإدلاء برأى نهاني في القضية.

ونجد عنده حرص شديد على تفهم أسباب خلاف الفقهاء وشرحها، وذلك بعد عرض كل الآراء التى اتفقوا عليها، فيرجع هذه الأسباب لا إلى اعتبارات اجتماعية أو اقتصادية، وتاريخية، بل يرجعها على طريقة الأصولي العقلائي البارع إلى غضايا تتعلق بالتأويل والمنهجية الفقهية كتأويل محتمل لنص قرآني، أو حديث، أو ترجيح قياس على حديث، أو توقف إزاء طرق مختلفة ولكنها متساوية من شأنها ان تخلق تتازعا فقهيا.

<sup>114</sup> د. عبد المجيد التركي: مكانى ابن رشد في علوم الشريعة ص ١٨٥، ١٨٦.

كما تتبدى العقلانية أيضا في سعيه نحو التقعيد أو التأصيل، أي ذلك الحسرص على الاقتصار على القواعد والأصول من القضايا الجديرة بأن تصبح قانونا ودستورا، وكذلك على الأمهات منها.

إن معالجة الأصول بهذه الطريقة العقلانية -كما تتجلى في كتابه الفقه ي يستدعي منهجية ذات أهمية خاصة عند ابن رشد، وذلك قصد التوصل إلى درجة التوضيح الكافي الذي يبصر طريق الاجتهاد حيث نجده يبادر صدر كل باب بتحديد المصطلحات وتناولها بالشرح الدقيق قبل الشروع في التفريعات التي تقتضيها الأحوال القانونية، ومن هنا ينطلق إلى تحليل كل فرع مع إبراز علة الخلافات، حتى يتسنى للفقيه أن يتجاوز، بناء على هذا الموضوع، موقف المقلد الملتزم بالرأي الوحيد من المذهب الوحيد "أد.

فضبط المعاني، واستقصاء الأحوال المتعددة للمسألة الفقهية، وذكر خلافات الناس في المفاهيم والتطبيقات، كلها ضمانات علمية، لا يمكن الاستغناء عنها عند الباحث الذي يريد أن يتحرر من ربقة التقايد.

ومن هنا فليس غريبا أن يكون العقل جوهر قلسفة الرشدية من حيث أن العقل هـو خاصية الإنسان الأساسية وكماله الأسمى. والإنسان، في نظره، حفي به الكمال، ولذلك كـان أشرف الموجودات في هذا العالم، لأنه هو: "النظام بين الموجودات المحسوسة الناقصة، أعني التي تشوب فعلها أبدا القوة وبين الموجودات الشريفة التي لا تشوب فعلها قوة أصلا، وهـي العقول المفارقة ، ووجب أن يكون كل ما في العالم إنما هو من أجل الإنسان وخادم له إذ كان الكمال الأولى الذي كان بالقوة في الهيولي الأولى إنما ظهر فيه "أن ويذهب ابن رشد إلى "أن الإنسان أشرف من كثير من الموجودات، ومنها أنه إذا كان كل موجود يظهر من أمره أنه لـم يخلق عبنا وأنه خلق لفعل مطلوب منه وهو ثمرة وجوده "١٤٠".

<sup>110</sup> د. عبد المجيد مزيان: العقلانية الرشدية في علوم الشريعة ص ج٢ ص ٣٣٢.

١٤٦ ابن رشد: تلخيص كتاب النفس ص١٢٤ تحقيق الأهواني، النهضة المصرية عام ١٩٥٠م.

۱۲۷ ابن رشد: مناهج الأدلة ص ۲٤٠.

ويقول: 'وإذا ظهر أن الإنسان خلق من أجل فعل مقصود به ظــــهر أيضـــا أن هــذه الأفعال يجب أن تكون خاصة المناس أن تكون غاية الإنسان فــــى أفعالـــه التـــى تخصه دون سائر الحيوانات، وهذه أفعال النفس الناطقة المناس المناس الناطقة المناس المناس المناس المناس المناس المناس الناطقة المناس ا

فالإنسان عنده من أعاجيب الطبيعة وأنه يعرض له أن يكون كالمركب مما هو أزلي وفاسد، على جهة ما توجد المتوسطات بين الأجناس المتناسبة المساد.

ويحدد مكانة الإنسان في الكون فيقول: "إن أقرب موجود هاهنا في المرتبة من الأجرام السماوية هو الإنسان، وهو كالمتوسط بين الموجود الأزلي، والكيائن الفاسد... فالإنسان هو الواصلة الذي أتصل به الموجود المحسوس بالموجود المعقول ولذلك تمم الله به هذا الوجود الذي لحقه النقصان لبعده عنه"١٥١.

و هكذا سنجد أن القيم التى تسود فى تفكيره حسبما يمكن أن تطلعنا عليها دراسة آثـاره، وهي القيم التى تستلزمها الحقيقة الراسخة ويقتضيها العقل السليم، ويفرضها الديـن الحـق، وتدعو إليها المغامرة الفلسفية الرائدة، ويقوم عليها الوجود الإنساني الصحيح فـــى التصــور الإسلامي المتفتح السمح.

ولهذا نجده في تفسيره لما بعد الطبيعة يقول: "من المعروف بنفسه عند جميع الناس أن هاهنا سبيلا يفضي بنا إلى الحق، وإن إدراك الحق ليس يمتنع علينا في أكثر الأتسياء، والدليل على ذلك أننا نعتقد اعتقاد يقين أننا قد وقفنا على الحق في كثير من الأشياء، وهذا يقع به اليقين لمن زاول علوم اليقين. ومن الدليل أيضا على ذلك، ما نحن عليه من التشوق إلى معرفة الحق، فإنه لو كان إدراك الحق ممتنعا لكان الشوق باطلا ومن المعترف به أنسه ليس هاهنا شئ يكن في أصل الجبلة والخلقة وهو باطل "١٥٠.

۱٤٨ السابق ص ٢٤١.

١٤٦ السابق ص ٢٤١.

۱۰۰ ابن رشد: تلخيص كتاب النفس ص ٩٥.

۱۵۱ ابن رشد: بعد الطبيعة ص ١٦٦.

۱۵۲ ابن رشد: تفسیر ما بعد الطبیعة ج۱ ص٥ بیروت عام ۱۹٦٧.

ومن هنا فالحقيقة لها وجود قائم، ولنا السبيل الذي يقضي بنا إليها في نظسر ابسن رشد، ودليله على ما يقول: "ما نقف عليه من الحق في كثير من الأشسياء أولا، وتشسوقنا إليها ثانيا. فتشوقنا إليها دليل على وجودها، لأنه لا يمكن، وهو في أصل الجبلة والخلقة أن يكن باطلا.

ومن هنا أعطى ابن رشد العقل الإنساني أداة الانقاط الحقيقة، والبحث عنها ووسيلة لفهمها والبلوغ إليها، ومن الخطأ الذي لا تقدر عواقبه الوخيمة أن نعرض عنه، الأنه الوسيلة التي تدرك بها حقائق الدين والطبيعة، والوسيلة التي تدرك بها أسمى سعادة يمكننا الحصول عليها زيادة على كونه المميز لنا عما سوانا من الكائنات، ولواله لما كان لنا علم بوجودنا ومل نصبوا إليه من سعادة وكمال الممارد الهمارد الهمارد الهمارد الهمارة وكمال الممارد الهمارد المارد ال

والعقل هو وسيلنتا التي تصل بها نفوسنا إلى معرفة ذواتها حــــــين يصــل إلـــي إدراك نفسه، ويصير العالم والمعلوم بالنسبة إليه شيئا واحدا.

ولقد اعتنى ابن رشد بتحديد معنى "العقل" على أساس انه الفارق بين الموجبودات المجردة عن المواد، كما مر بنا، وبين الموجودات التي هي مواد أو حالة في مواد، أي علسي أساس التمبيز بين الوجود الأشرف والوجود الأخس، إذ قام البرهان على أن الموجبود السذي ليس بجسم هو في ذاته "عقل" وذلك لأن الصور المادية التي هي ذوات الأشياء وحقائقها، إذا حصلت في النفس المجردة من مادتها كانت "عقلا" أو علما، مع أنها قبل عقلها لم تكن مجبودة عن المادة. وإذا كان ذلك كذلك فيما ليس مجردا قبل تعقله، فالتي هي مجسردة قبل التعقل أحرى أن تكون علما وعقلا.

ولذلك يقول ابن رشد: 'إن العقل ليس شيئا أكثر من إدراك المعقولات' أن غـــير أن هناك فرق بين المعقول والمعقول فينا ، وبين العقل والمعقول في المبادئ المفارقة. وذلك أن العقل في الإنسان هو المعقول بعينه من جهة ما هو معقول، فليس هناك مغايرة بيــن العقل والمعقول إلا من جهة أن المعقولات هي معقولات أشياء ليست في طبيعتها عقلا، وإنما تصير عقلا بتجريد العقل صورها. ولهذا لم يكن العقل فينا هو المعقول من جميع الجهات.

١٥٢ د. محمود قاسم: في النفس والعقل ص ٣٠٤ وما بعدها ط٢ مصر عام ١٩٦٢م.

۱۰۱ ابن رشد: تهافت التهافت ص ۸۶.

أما المبادئ المفارقة وفى العقول التى لا تختلط بالمادة أصلا، بل فى أصلها مجردة عن المادة قبل تعقلها وبعده، فإنما يكون العقل فيها هو المعقول بعينه، لا من جهة دون جههة، بل يتحقق ذلك لها على جميع الجهات، وشتى الاعتبارات.

ولذلك كان لابد من حصول هذه العقول على حقائق الموجودات وذواتها يقول ابن رشد: ولما كانت معقولات الأشياء هي حقائق الأشياء وأن العقل ليس شيئا أكثر من إدراك المعقولات، كان العقل منا هو المعقول بعينه من جهة ما هو معقول.. فإن ألفى شيء في غير مادة فالعقل منه هو المعقول من جميع الجهات، وهو عقل المعقولات ولابد والمعقول.

على أن طبيعة العقل لا تكون سجية بسيطة غير مركبة حيث لم تكن عنصرا يحتاج إلى الترتيب بعينه. ولا شك أن ابن رشد قد تأثر بكثير من المفاهيم الأرسطية عن العقل ووظائفه، فحين يدرك العقل المعاني الجزئية والمفاهيم الحسية فهو يعتمد على الحس والخيال، كما ذكر من قبل أرسطو، وحين يدرك الكليات أو المعاني العامة فلا يعتمد إلا على العقل الخالص، وهذا واضح في الرياضات التي لا تستمد صدق قضاياها من حس أو تجربة وإنما من تطبيق قواعد الاستدلال التي يقدمها المنطق.

وليس إدراك الكليات قاصرا على موضوعات الرياضيات والمنطق، وإنما يضم أيضا معنى الأسماء العامة التي ليس لها وجود واقعي، وإنما تصورات في الذهن نصل إليها بالتجريد، وفي ذلك يقول ابن رشد: "من البين أن الكليات ليس لها وجود خارج النفسس هو أشخاصها فقط" (أي الجزئيات) ١٠٠٠.

فإذا استعرضنا طبيعة العقل عند ابن رشد، فنجد أنه قـد أدرك أن تعـريف أرسطو للنفس بأنها صورة البدن يلزم أن تقنى النفس بموت البدن، وهذا معارض لخلودها فى الأديان، وحين نظر أرسطو فى وظائف العقل ميز بين ما سماه الشراح العقل المنفعل والعقل الفعـال، ورأى أن الأول يفنى مع البدن أما الثاني فهو العنصر الإلهى فى الإنسان.

۱۵۵ السابق ص ۸٤.

١٥٦ ابن رشد: تلخيص كتاب النفس • تحقيق د.أحمد فؤاد الهواني ص ٦٨ النهضة المصرية عام ١٩٥م.

وقد جاء الإسكندر الأفروديسي ونادى بتقسيم العقل إلى ثلاثة عقول سماها: العقل الهيولاني: والعقل بالملكة، والعقل الفعال. وقصد بالعقل الهيولاني أنه عقل بالقوة مستعد لتلقى ما يلقى فيه من أفكار وهو يفنى بفنائه. أم العقل بالهلكة فهو العقل الهيولاني حين يكتسب أفكار!.

أما العقل الفعال فهو مصدر تلك الأفكار يهبها للعقل بالملكة، وهو ليس في الإنسان وإنما خارج عنه، وهو الله، وهو كالضوء يحيل الأفكار التي بالقوة إلى أفكار بالفعل. وهو صورة خالصة مفارقة للمادة ولا يقبل الفساد (من عما والمسطيوس الشارح المشهور الدي خلف الإسكندر واعتبر أن العقل الفعال جزء منا وإن العقل الفعال والمنفعل أزليان معا مفارقان للمادة، وإن العقل الفعال موجود في النوع الإنساني كله، وهو كالمثال الأفلاطوني يشارك فيه كل عقل جزئي، ومع ذلك له وحدته (١٥٠٠).

تُم جاء الفارابي وابن سينا واستفادا من الاسكندر وأحالا العقل الفعال عقل فلك القمر عند أرسطو، وجعلاه مصدر معرفتنا الإشراقية.

وجاء ابن رشد رافضا للمعرفة الإشراقية ولنظرية العقول العشرة الفارابية، وحاول تفسير آخر لطبيعة العقل يوفق فيه بين نظرية أرسطو في العقل وعقيدة الدين فسى خلود النفس.

وعلى الرغم من أن ابن رشد يأخذ بتقسيم الاسكندر للعقل إلى هيولاني وعقل بالملكة وعقل فعال، إلا أنه يجعل من العقل الأخير، عقلا إنسانيا حيث يدمجه في القدرات الإدراكية الإنسانية، ويرفض أن يجعله خارج الإنسان، على الرغم من اتصافه بالمفارقة حيث يقول: "إن وجد للنفس، أو لجزء منها فعل يخصها أمكن أن يفارق. ١٥٠١. وأنه أشرف من العقل الهيولاني وأنه موجود بالفعل دائما وأنه صورة.

١٥٧ د. أحمد فؤاد الأهواني: مقدمة كتاب تلخيص النفس لابن رشد ص ٣١ ـ ٣٧.

السابق ص ٤٠، ٤٠ وانظر د.محمود فهمي زيدان: نظرية ابن رشد في النفس والعقل ص٤٥ـــ
 الكتاب التذكاري للمجلس الأعلى للثقافة مصر عام ١٩٩٣م.

١٥١ الأهواني: المقدمة ص ١١.

ونظرا لأن هذا العقل هو أخص وصف النفس، فإذا كان مجردا، فقد تخلص بذلك ابسن رشد من تعريف أرسطو للنفس من حيث هي صورة البدن، ومسن حسيت أن هذا العقل لا يفنى بسفناء البدن. كما اختلف ابن رشد مع الاسكندر من حيث أن العقسل الهيولاني عنده ليس مجرد استعداد لتلقى الأفكار وإنما من حيث هو استعداد لابد وأن يوجسد في موضوع، والموضوع هنا ليس الجسم، إنما هو النفس "" وهنا يتفق و تأمسطيوس شسارح القرن الرابع الميلادي.

أما العقل الفعّال فيصفه ابن رشد بعدة أوصاف: "منها أنه غير هيولاني وأنه أشوف من الهيولاني وأنه موجود بالفعل، وأنه أزلي، وأنه يعقل ذاته أو يدرك ذاته. فانظر إلى هذا السر الإلهي والتكليف الرباني ما أعجبه".

ويقول الدكتور محمود زيدان "" عن النص السابق: وقد يساعدنا هذا النص على فهم قوله إن العقل الهي جدا. ولا تعنى (الإلهية) هنا أن العقل الفعال خارج على الإنسان، وإنما تعني قدرة خاصة للعقل الفعال على وعي بالذات، بالإضافة إلى إدراك الكليات بالتجريد من الحس والخيال وإدراك الكليات المجردة الخالصة من أي مصدر تجريبي".

أما العقل المكتسب، فهو ليس بشيئ آخر غير العقل الهيولاني، وقد خرج من القوة إلى الفعل. فهو العقل المستفاد الذي نجده لدى الفارابي وابن سينا، ويختلف هذا العقل عن سابقيه من جهة أنه فان، وذلك لأن النفس إذا فارقت الجسم فقدت كل ما كانت تعرفه في هذا العالم الحسي.

وحينئذ يتبين لنا أن هذا العقل يتألف من عنصرين هما العقل المادي والصورة العقلية، أي المعاني التى انتزعت من الأشياء الحسية. وبهذا يختلف الشارح الأكبر عن غيره من فلاسفة الإسلام الذين كانوا يطلقون عليه اسم العقل المستفاد، لا يعقل المكتسب لأنه ليس سوى ما يقيض على النفس من عقل خارج عنها.

۱۱۰ ابن رشد: تلخیص کتبا النفس ص ۸٦.

١١١ د.محمود فهمي زيدان : نظرية ابن رشد في النفس والعقل ص ٤٨.

ومن هنا يقول د. محمود قاسم المستشرقين ومن المستشرقين ومن تبع سبيلهم، فإننا نجد لديه الأفلاطونية الحديثة بحال ما كما يظن كثير من المستشرقين ومن تبع سبيلهم، فإننا نجد لديب كما نجد لدى أرسطو نفسه ثلاثة عقول. ولكنه فاق أرسطو وغيره من الشسراح فسى تحديد الصلة بين هذه العقول: فاستطاع أن يقرر وحدة النفس على أكمل وجه.

فإنها لما كانت جوهرا روحيا أصبحت عقلا بالقوة لدى اتصالها بالبدن. ثـــم أدركــت بعض المعارف فغدت عقلا مكتسبا. ولما كانت مستقلة فى جوهرها، فإنها قد تصل إلى إدراك ذاتها وجوهرها الحقيقي. فنعلم أنها عقل فعال، أي نشاط عقلي محض".

وفى موضع آخر يؤكد الدكتور محمود قاسم "" على أن "العقل الفعال" عند ابن رشد لا يوجد خارج النفس، وقد نص فى تلخيص كتاب النفس على أنه هو عين العقل المادي، وإذا كان الأمر كذلك، فإنا نستطيع أن نفهم لماذا وجد "مونك" كتاب "القحص عن الاتصال" لابين رشد معقدا. إن السبب فى ذلك يرجع إلى أن هذا المستشرق كان قد كون لنفسه فكرة سيابقة خاطئة عن نظرية المعرفة لدى ابن رشد، ولذا فكل نص صريح يبدو له غامضا لأنه لا يتفق مع فكرته هذه".

وما أكان أحراه بأن يتحرر من الأسطورة التي حاكتها القرون الوسطى حول اسم هذا الفيلسوف ليرى معنا أن العقول الثلاثة السالفة الذكر تعبر عن حقيقة واحدة هي النفس؛ فـــان العقل المادي إذا أدرك أنه يحتوي على المعاني بلغ مرتبة من الكمال يتيح له حعلى ما يذكــر الدكتور محمود قاسم- أن ينتقل حسبما يهوي من معنى إلى آخر: ولكن ليست تلك نهاية مــا يستطيع ان يبلغه من الكمال.

وذلك لأنه في الحقيقة جوهر روحي، وأنه هيو الذي يصنع المعاني، عندما يقوم بتحريرها وانتزاعها من الصور الخيالية. ويمكن تشبيه العلاقة بين العقل الفعال

<sup>1&</sup>lt;sup>17</sup> د.محمود قاسم : في النفس والعقل لفلاسفة الإغريق والإسلام ، ط٤ الأنجلو المصرية عام 1979.

۱۹۲ السابق ص ۳۰۲ ، ۳۰۳.

واستنادا إلى نص هام لابن رشد، لا يوجد إلا بالعبرية "١٦، وقد أشرنا إليه مسن قبل يقول فيه: "إذن قد تبين أنه يوجد في النفس منا فعلان أحدهما فعل المعقولات والآخر قبولها. فهو (العقل) من جهة فعله للمعقولات يسمى فعالا، ومن جهة قبوله إياها يسمى منفعلا، وهسوفى نفسه شيء واحد ".

ولذلك لم يكن غريبا أن نجد باحثا معاصرا "" يقول بأن هذه الوحدة العقلية الموجودة عند كل الأشخاص والتى أقر بها ابن رشد تعد ثورة خطيرة فى تاريخ الفلسفة الإسلامية، إذ ليس هناك مفكر من مفكري الإسلام لم يجعل العقل الفعال آخر العقول السماوية ولم يسبجل بشأنه أنه فضلا عن عنايته بعالم الكون والفساد يصير العقال السهبولاني عقالا بالفعل، والمعقولات الهيولانية معقولات بالفعل بعد أن كانت معقولات بالقوة.

فطرافة ابن رشد فى هذا المجال تتمثل فى إقراره بالوحدة الشخصية التى لا دخــل فيها للعقول السماوية أولا ثم فى اعترافه بأن الإنية هى علم ومعلوم وأن العلم معلول عـن الموجود 'إذ وجود الموجود هو علة وسبب لعلمنا '١٦٠.

ويدلل الدكتور العنوشي الباحث التونسي على قضية هامة هنا، وقد أشرنا إليها سابقا، وهى إثبات الإنية الإنسانية كفكر من خلال عملية التجزيد التى يقوم به العقل، مما يجعل هناك نوع من الإحالة المتبادلة بين الذات والموضوع، أو نوع من الاعتماد المتبادل السذي

<sup>114</sup> كتاب الفحص ص ٤٨ ، فقد قال ما معناه : ويظهر أن اتصاله وفعله بالحقيقة يماثل الصورة بالهيولى أكثر من اتصال الفاعل بالمنفعل.

۱۱۰ الشرح الأوسط لكتاب النفس. وهو مخطوط عربى مكتوب بالحروف العبرية ، أشرنا إليه سابقا، موجود بالمكتبة الوطنية بباريس.

<sup>1&</sup>lt;sup>۱۱</sup> د. عبد المجيد الغنوشي: تأسيس المعرفة عند ابن سينا وابن رشد وديكارت ص ۲٥٩ مؤتمر ابن رشد عام ۱۹۸۳م.

۱۷۷ ابن رشد: الضميمة ضمن كتاب فصل المقال ص ۲۱ بيروت عام ۱۹۲۱م.

يميز ابن رشد عن التصورية الديكارتية، التي لم يخرج منها ديكارت إلا بالضمان الإلهي، ويعتبر هذا ومعه كل الحق تورة فلسفية غير مسبوقة حين يقول:

'إن أعظم ثورة فنسفية قام بها أبو الوليد ابن رشد لهي في إثباته إثباتا قطعيا أن وجود الأما ينكشف لا عن التفكير المحض المغلق على نفسه، وإنما أثناء النشاط الذهنسي والعقل يجرد الصور الهيولانية ليجعلها معقولات بالفعل'.

ويثبت صحة هذه القضية بقول ابن رشد نفسه: "ومما يخص أيضا هذا الإدراك العقلى أن الإدراك فيه هو المدرك ولذلك قيل إن العقل هو المعقول بعينه. والسبب في ذلك أن العقل عندما يجرد صور الأشياء المعقولة من الهيولي ويقبلها قبولا غير هيولاني يعسرض لمه أن يعقل ذاته إذ كانت ليس تصير المعقولات في ذاته من حيث هو عاقل بها على نحسو مباين لكونها معقولات أشياء خارج النفس ١٦٨٠.

وقال أيضا: "وذلك يبين من أن العقل فينا لما كان هذا شأنه أعنى أنه يعرض له عندمل يعقل المعقولات أن يرجع فيعقل ذاته إذ كانت ذاته هي نفس المعقولات أن يرجع فيعقل ذاته إذ كانت ذاته هي نفس المعقولات أن

ولقد أطنب ابن رشد فى ترديد هذا المعنى فى مؤلفاته حتى صار من اليقين عنده ان الإلية لن تتعرف على ذاتيتها بمعزل عن الموجودات التى بحضورها لدينا وترابطها مسع بعضها تعد عمدة وأساسا لمعرفتنا بها ويذاتيتنا.

وهذا الاتجاه المباشر إلى العالم الخارجي كثيرا ما نجده بوضوح لدى فلاسفة الغرب المحدثين والمعاصرين، خاصة منهم التجريبيين أمثال "جون لوك" وهيوم" أو الواقعيين الجدد أمثال "جورج مور" و"برتراند رسل"، وإذا كان "ديكارت" قد ذهب من المعلوم إلى المجهول، ليكشف الحقائق المركبة ابتداء من الحقائق البسيطة إلا أنه لم يستطع أن يخوج من ذاته حكما هو معلوم - إلى العالم الخارجي إلا بعد عناء، ولم يستطع أن يسبرهن على

١٦٨ ابن رشد : تلخيص كتاب النفس ص ٧٧ القاهرة عام ١٩٥٠م.

١٩٤٧ ابن رشد : تلخيص ما بعد الطبيعة ، ضمن رسائل حيدر أباد الدكن بالهند، ص ١٤٧ عام ١٩٤٧

وجود هذا العالم إلا بضمان إلهي، فإن ابن رشد على العكس من ذلك استمد مبادئ اليقيسن من بداهة العالم، وهذا ما فعله من بعده "ليبنتز" و"جورج مور" وغيرهما.

واعتراف ابن رشد بالواقع الموضوعي، وانطلاقه منه، ليسس غريبا على الفكر الإسلامي الذي كان جل فلاسفته علماء يشتغلون بالعلم ومناهجه قبل اشتغالهم بالفلسفة ونظرياتها الميتافيزيقية، فنحن لا نكاد نجد بين الفلاسفة في الإسلام واحدا إلا كان ممن يشار اليه في هذا العلم أو ذاك.

لقد كان الكندي رياضيا وطبيبا، إلى جانب كونه فيلسوفا. وكان المعلم الثاني الفارابي رياضيا وعالما في الموسيقي. وكان ابن سينا والرازي الكبير طبيبين. وقد جمع الأول إلى الفلسفة والطب العلم بالفلك والحساب، وجمع الثاني إليهما العلم بالكيمياء، وكان ابن رشد فقيها وطبيبا، ألف كتابه الهام الكليات في الطب، مثلما كان فيلسوفا، ولا يخفى علينا مسن وراء ذلك علاقة العلم بالواقع الموضوعي وبداهة الطبيعة بالنسبة لفكر العالم.

ومن هنا فالمعرفة عند ابن رشد تظل إنسانية لا دخل فيها للأجرام والعقول السماوية: إن منطقها ومرجعها يظلان الإنسان نفسه في بيئته الإنسانية ضمن عالم الإضافات والموجودات بصفة عامة وضمن شروط الواقع التجريبي الموضوعي بصفة خاصة، ويتأيد هذا الكلام في ضوء فهم ابن رشد لمفهوم السببية الطبيعية، الذي طالما أكد عليه في كثير من مؤلفاته، فقد أحل ابن رشد الضرورة الطبيعية محل الصدفة والاتفاق.

وتبدت العقلانية هنا فى ذلك الترتيب والنظام اللذان يختص بهما العقل الإنساني عند تعقله للظاهرات الطبيعية، وأثناء إدراكه للموجودات بأسبابها وبه يفترق مسن سسسائر السقوى المدركة، فمن رفع الأسسباب فقد رفسع العقل. وصناعة المنطق تضع وضعا أن هاهنا أسبابا ومسببات، وأن المعرفة بتلك المسببات لا تكون على التمام إلا بمعرفة أسبابها، لرفع هذه الأشياء هو معطل للعلم ورفع له، فإنه يلزم ألا يكون هاهنا شيء معلوم أصلا علما حقيقيا بل إن كان فمظنون "١٠٠.

١٢٠ ابن رشد: تهافت التهافت القاهرة عام ٩٦٤ ام.

وهكذا وضع ابن رشد الفكر العربي على خطى المذاهب العقلانية النسى تقر للعقسل بمكانة رفيعة في ترجمة الاختيارات والتجارب، وفي تفسير ما يجري في الكون من حوادث، وفي إدراكه لذاته وإدراكه للوجود.

وهذه المنهجية العقاية التى اختطها ابن رشد تساعد اليوم على إماطة اللثام عن عشرات فاسفتنا المعرفية والتقويمية، فنستطيع بواسطتها تجاوز العوائق التى توقف مد الوعى والإدراك الإنساني العربي، وتزيل سدف القطيعة والجمود الذي ران على كثير من اتجاهاتنا الثقافية، ومن هنا يصير استدعاء ابن رشد وعقلانيته له مسوغاته الضرورية التى لا تخفى على أحد في هذه المرحلة العلمية التى أصبح العقل والعقلانية يحتل فيها أكبر مساحة ممكنة مسن الوعى والإدراك الإنساني.

ويذلك نقيم نوع من التوازن العادل بين الاستفادة من التراث العقلاني للفكر الإسلامي، والأخذ بمعطيات العصر وآلياته ومناهجه الحديثة التي لا غناء عنها من أجل الصيرورة في التاريخ وعدم الحياة خارجها، فنجمع بين الأصالة والمعاصرة جمعا حيويا لا يفقدنا هويتا ولا يدفع بنا خارج التاريخ، خاصة وأننا نعلم أن كل تراث ينطوي على آلية التأويل التسي تهيئ للإنسان/ المجتمع أن يحذف ويضيف سبيل التكيف والملاءمة، وفي لحظات التحول الاجتماعي الحاسم يستعين المجتمع بهذا الرصيد التقافي يستلهمه ويحاوره في ضوء المرحلة ومتطلباتها. وتجري خلال الحوار عملية إعادة تقييسم وإثبات لعوامل الحركة والتفسير ومجالاتها ومداها.

وتأتي أو تتباين حركة الإنسان/المجتمع عند المواجهة بين موقفين على طريف نقيض: ردة إلى الماضي في إطار حاكمية مطلقة للموروث وإغفال لمنطق الواقع أو قطيعة مطلقة معه هي قطيعة متوهمة في الحقيقة إذ أنها مستحيلة، وارتماء في أحضان الواقع الآنبي أو حداثة الآخر ... ويدور حوار وصراع للملاءمة والتكامل للاتصال والانفصال 1<sup>11</sup>.

ومن هنا فنحن لا نطالب بنفس مفهوم ابن رشد للعقل والعقلانية، ذلك المفهوم الذي قد تم تجاوزه بثمانية قرون، وأصبح من مفرادته الفلسفية والفكرية ولا يمثل إلا إنجازا تاريخيا يوزن بميزان عصره وليس بميزان عصرنا، فإن الحديث مثلا عن نظرية الاتصال

الاً شوقي جلال: التراث والتحدث في تجربة الهند. مجلة سطور، مصر، أكتوبر عام ١٩٩٧م.

عنده ومستويات العقل ووظائفه المختلفة التي تناولها فلاسفة الإسلام ومن بينهم ابن رشد أصبح حديثًا يختص به تاريخ الفلسفة فحسب.

وأصبح للعقل وآلياته ووسائله ومناهجه في العصر الحديث أسلوبا آخر ومناهج جديدة تتناسب مع معطيات العلم الحديث واكتشافاته الفائقة في علوم النفس والاجتماع والبيولوجيا والدراسات المتصلة بالفسيولوجيا ووظائف الأعضاء في عالم يتميز بثورة للمعلومات وفسى عصر أصبح يتسم بالسرعة الفائقة في اكتشاف قوانين الطبيعة ونظريات الوجود المعرد.

ومن هنا فلسنا مطالبين بنفس معطيات العقل الرشدي ولا بإمكاناته المتواضعة والمحدودة، بل نحن في أمس الحاجة إلى مطلق العقلانية، كما أنه لا يمكننا الاستغناء بحال من الأحوال في عصرنا عن الاتجاه النقدي وضع ابن رشد أسسه، على الرغم من اكتشسافنا لمناهج من النقد جديدة وعلى الرغم من انساع دائرة المعقول، وارتفاع سقف العقسل في العصر الحديث، فما كان غير ممكن قديما صار ممكنا الآن بغضل التقدم العلمي المتسارع.

ولا ننسى أن الخطاب الثقافي العربي يبدو للوهلة الأولسى، وكأنسه بالفعل خطاب عصري يمثل منطق العصر الحديث، ربما لما هناك من اختلافات كبيرة بين أساليب الكتابسة الحديثة في الوطن العربي وبين الأساليب التقليدية القديمة في الحضارة العربية الإسلامية.

لكن قليلا من التمحيص كفيل بإقناعنا بأن بعض النصوص القديمة (مثلا: ابسن السهيثم، ابن النفيس، الرازي، البيروني، ابن رشد) هى أقرب فى جوهرها إلى روح العصر من كتسير من كتابتنا العربية المعاصرة، الأمر الذي يشير إلى ان الخطاب الثقافي العربي المعاصر مسازال ينتمى إلى عصور ما قبل الثورة العلمية وإرهاصاتها.

<sup>&</sup>lt;sup>۱۷۲</sup> إن الزمن أخذ يتحرك بسرعة نتيجة النمو المتعاظم للمعرفة بعد أن "تغيرت أحوال المعرفة فـــى العالم تغيرا جذريا، فإذا كان العلم في الماضي لا يتجدد إلا بعد قرون وفرون، فإن المعرفة المعاصرة تزداد بالضعف كل سبع سنوات ،إنه تسارع مذهل يكفي للتدليل عليه أنه ســنويا يوضــع ٤٠ ألــف مصطلح جديد في مختلف ميادين العلم. وفي كل دقيقتين يصدر مقال علمي في جهة ما من العــالم "د.مهدي المنجرة :الحرب الحضارية الأولى، مستقبل المـاضي ومـاضي المسـتقبل. ص ٣٥٥ دار عبون، بيروت عام ٩٩٤٤م.

وإذا وضعنا في الاعتبار أن المهارات الحضارية ذات الأصول العربية التى ورثها المثقف العربي العادي ضامرة ومتصلبة متخلفة، ومن ضمنه القواله اللغوية الفكرية والمفاهيم العلمية والفلسفية، لهي أضيق من أن تعتوعب الفكر العالمي الحديث، وبخاصة الفكر العلمي والفلسفي، لتبين لنا مدي العبقرية اللغوية والفكرية والاتعام بطابع الحداثة السذي تمتع بهما أمثال ابن رشد في تطويع اللغة العربية لتصير قادرة على التعبير العلمي والفلسفي بدقة بالغة في عصر سادت فيه الحضارة العربية والإسلامية العالم الوسيط.

ومن هنا يتبين لنا تهافت النقد الذي يوجهه بعض الباحثين لقول الدكتور مراد وهبة "إن مفارقة ابن رشد تكمن في أنه كان ممهدا للتتوير في أوربا، في حين أن التتوير غائب اليروم عن العالم العربي، لأن ابن رشد ما زال غائبا" معتبرا هذا القول رهان مبالغ فيه على قسدرة الفلسفة (القديمة) على التغيير التاريخي المعاصر والمستقبلي والإغضاء عن أن علاقة التغيير بالفلسفة ليست علاقة تابع، بل هي علاقة جدلية فاتقة التعقيد، وفائقة الشمولية.

ولكن من يفهم من استدعاء الدكنور مراد وهبة لفلسفة ابن رشد وتوجهها العقلائي استدعاء لنفس الفلسفة بمعطياتها القديمة وآلياتها المتصلة بالعصور الوسطى ومشكلاته يكون من السذاجة بمكان! إضافة إلى أن تسطيح العلاقة بين قدرة الفلسفة على التغيير وتبسيطها لمم يقل بهما أحد قديما أو حديثاً.

ومن هذا فليست محاولة إحياء فلسفة ابن رشد هو محاولة بعث سلفية فلسفية كملا يذهب إلى ذلك الباحث خاصة وأننا لسنا مجبرين على قراءة هذه الفلسفة قراءة قديمة، فإن ابن رشد قد أسس مفهوما للتأويل، سنتناوله من بعد يتيح للمفكرين في كل عصر اتجاها للرؤية الفلسفية مفتوح، يمكن من خلاله قراءة هذه الفلسفة أو تلك برؤية تتفاسب مع معطيات كل عصر وتتساوق مع الإمكانات العقلية لاجتهادات المفكرين والفلاسفة دون تكفير أو تحديد لمعنى واحد دون غيره من المعاني، وللمجتهد المخطئ في نظره أجر، وللمصيب أجران كما يذهب إلى ذلك الإسلام.

وإذا كان الباحث "عادل ضاهر" يدعو إلى مفهوم أشمل للعقل يتضمن "وظيفة جوهرية" طالما أقصاها عنه "العقلانيون" على حد تعييره، حيث جعلوا العقل مختصا بالوسائل والمناهج والتقنيات، دون الأهداف والغايات، وبخاصة القيم، "فالعقلاني -يقول ضاهر - هو الذي يتحرر من المذهبية الضيقة، هو الذي ينظر إلى معتقداته على أنها قابلة للمراجعة، والمحاكمة، وحتى الدحض من حيث المبدأ، فإننا نجد فلسفة ابن رشد، في الحقيقة نتجه إلى تحقيق هذا المطلب، فالفلسفة عنده منهجا أكثر منها مذهبا، وتضع للأهداف والغايات أهمية كبرى طالما أقصاها عنها كثير من المفكرين قبله، بل وفي عصره.

ونحن في أشد الحاجة الآن إلى عقلانية ابن رشد وأمثاله من فلاسفة الإسلام، الذيسن احتفوا بالعقل والعقلانية من أجل أن نقاوم تلك التيارات الدينيسة المتصلبة التسى بدأت تستشري في مجتمعاتنا العربية والإسلامية، والتي أخذت بالفعل توسع من رقعة انتشارها وتستشري استشراء السرطان في الجسم المريض الذي فقد فاعلية جهازه المناعي الذاتسي، فارضة خطابها الدغمائي بقوة السلاح، رافضة كل حوار وخلاف في السرأي أو تعدد في المذهب أو التوجه، وهذه سمة بارزة على هذه الاتجاهات التي تذكرنا بالروافض والخسوارج القدامي، وهم جميعا يجتمعون بدأ من أحراش الجزائر وهضابه العليا وانتهاء بمرتفعات أفغانستان في أواسط آسيا، على رفض الآخر سواء أكان ينتمي إلى دين آخر أو إلى تجربة حضارية أخرى. فالشييء البارز عندهم هو التمسك المطلق بالنظرة الواحدة إلى العالم. ولذلك فلا تتمية ولا فكر ولا قانون ولا دولة ولا رأى إلا ما يدخل ضمن منظومة خطابهم الدغمائي.

ومن لديه أفكار أو اجتهادات حول النصوص الكلاسيكية والتجارب الماضية يبقى خارج دائة وعيهم، وأي جهد تحديثي فهو مرفوض ليس بسلاح الدوغمائية النظرية، بل بالسلاح الفعلى الذي يصل إلى حد الاغتيالات والتصفيات الجسدية.

ومن هذا فلا عاصم لنا من كل هذه الاتجاهات العاصفة والمدمرة إلا العقل نحتمي به ليكون معيارا أقصى لنا في مشكلات الحضارة وإشكالات العقيدة، والاجتهاد أسلوبا ومنهجا لا غنى عنه للعيش في هذا العصر.

## الغطل الخامس

## / منمع ابن رشد النقدي

من أهم السمات التى تجعل من ابن رشد فيلسوفا عصريا منهجه النقدي وإذا اختلف المفكرون والباحثون فى بعض جوانب فلسفته، فإنهم لا يختلفون فى أصالة هذا الركن الأساسي والذي يشكل محورا جوهريا فى فلسفة ابن رشد ومعلما من معالم الفلسفة الحديثة يدء من كانط فى التفكير الغربي الحديث.

فأول ما يلفت نظر من يقرأ مؤلفات ابن رشد للوهلــة الأولــى، أن كتبــه جميعـا، باستثناء شروحه على أرسطو وتلخيصاته هي عبارة عن مقالات في المنهج تبــدأ بسالنقد واستخدمه بشكل أساسي في تقديم الرؤية الفلسفية للمفكر.

ذلك ما تشير إليه عناوين هذه الكتب ومحتوياتها: "فصل المقال فيمسا بين الحكمسة والشريعة من الاتصال" هو عبارة عن مقال منهجي يسطر الخطوط العامة للعلاقات التي يجب أن تقوم بين الدين والفاسفة انطلاقا من مبدأ منهجي واضح، وهو أن "الحق لا يضاد الحق، بل يكمله ويشهد له". أما كتابه الآخر "الكشف عن مناهج الأدلة في عقائد الملة" فعنوانسه يدل على محتواه، إنه نقد منهجي لأداة وأسلوب المتكلمين في فهمهم لعقائد الدين، وطررح لبديل اجتهد ابن رشد في استخراجه من القرآن الكريم نفسه.

وأما "تهافت التهافت" فهو أيضا مقال مفصل فى المنهج هدفه بيان أن الأدلمة التى عارض بها الغزالي الفلاسفة، والأدلة التى حكاها عن الفارابي وابن سينا، لا ترقى إلى مرتبة اليقين، حيث أنها لا تعدو أساليب جدلية فهى غير برهانية "١٠٠".

ومن هنا يرى ابن رشد أن كتابة مقال جديد في المنهج يجب أن نتطلق من نقد المناهج السابقة والسائدة في عصره، وهذا ما قام به، ففي فصل المقال عمد إلى نقد الأطروحة السائدة

۱۷۲ انظر للمؤلف: تأملات في فلسفة ابن رشد ص ٦٥ دار الصدر للطباعة والنشر، القاهرة عام ١٩٨٨.

فى عصره، أطروحة النصبين الذين توقفوا عند ظاهر النصوص الشرعية وحرمـــوا تأويلـــها واعتبروا ذلك بدعة وضلالة وكفرا.

وفى كشف مناهج الأدلة كرس ابن رشد كثيرا من جوانبه لنقد أطروحات المتكلمين خاصة الأشعرية منهم. أما تهافت التهافت فهو نقد دقيق مفصل لفلسفة أهل المشرق، خاصة فلسفة ابن سينا واعتراضات الغزالي عليها.

ولذلك لا يمكننا فهم فلسفة ابن رشد إلا من خلال أن لفلسفته جانبان: الأول فيها سلبي ويمثل الأساس أو المنهج، وهو في جوهره نقدي. والثاني إيجابي ويمثل منظومة فلسفية متكاملة تتخلل كتب المنهج وكتب الشروح والتلخيصات لأرسطو.

وهذا يذكرنا بالمنهج النقدي الديكارتي في الفلسفة الحديثة، والذي بدأه ديكارت بكتابه "مقال عن المنهج" يهدم فيه كثيرا من مبادئ الفلسفات القديمة والمعتقدات المتحجرة، قبل أن يقوم ببناء فلسفته أو تشبيد صرح الفلسفة الحديثة التي شطرت تاريخ الفلسفة السي وسيطة وحديثة.

ويشبه ابن رشد هنا أرسطو قديما الذي نقد نقدا منهجيا عميقا الأفكار وفلسفات السابقين عليه خاصة أستاذه أفلاطون، قبل أن يشيد بناء صرح الفلسفة الأرسلطية التسى صمدت طويلا قبل أن تتناولها معاول الهدم.

ولقد جاءت فلسفة ابن رشد النقدية كى تهز كثيرا من المسلمات التى كانت سائدة فـــى عصره، وكثيرا من مبادئ اليقين التى تحجرت فى عقول كثــير مــن أصحــاب الاتجاهــات والمذاهب، وسيطر الرأي الواحد والاتجاه الواحد على كثير من فقهاء عصره، فتوقف العلـــم وتكلست روافده التى كانت تغذي الحضارة العربية فى الأندلس، خاصة وأن الصفــة اليقينيــة المطلقة والرفض الصارم لرأي الأخر هما من أبرز المواقف التـــى يتشــكل علــى أماسـها الخطاب الدوغمائي المهيمن على الأذهان عبر عقيدة مجردة تتعالى على كل قوانين التـــاريخ والمجتمع والفهم المتجدد والقراءة المختلفة فى عصر بدأت فيه الحضارة تتحسـر، وروافـد العلوم تتكاس.

ولم يكن هذا ممكنا إلا لأن ابن رشد اعتبر الفلسفة أساسا منهجا وليس مذهبا مكونا من مجموعة من الحقائق ، تلك الفكرة التي يصرح بها في عبارات واضحة وإن كانت -كما تؤكد على ذلك باحثة معاصرة الأساس المباطن لكل مذهبه، وهي حجر الزاوية لكل مشروعه الفلسفي، وهي التي تميزه عن الفلاسفة السابقين عليه الذين اعتبروا الفلسفة أساسلامذهبا وليس منهجا.

وعندما ذهب ابن رشد إلى أن أرسطو قد جاء بالحق كله، فقد فعل ذلك فى حقيقة الأمر، لأنه نظر للمعلم الأول على أنه فى المقام الأول، صاحب المنطق الصسارم والمنهج الذي لا يغيب، اللذين يوصلان كل ملتزم بهما إلى نفس الحقائق التى توصل إليها أرسطو.

وقد تأثر بان رشد الفيلسوف العقلاني بأرسطو عملاق الفكر اليوناني، وبذل جهدا عقليا غير مسبوق -كما مر بنا في شرح وتحليل وتفسير مؤلفاته- لتشابه موقع كل منهما الفكري والثقافي بالنسبة لحضارته، ولا يتشابه الموقف الحضاري عند أرسطو وابسن رشد فقط، ولكنهما يتثابهان أيضا في المنهج النقدي.

فأرسطو يميز ويقارن ويحكم بمنهج متوازن، وابن رشد أيضا يــزن ويحكـم بمنـهج القاضى. فيتحدث أرسطو عن الشيه الفاسدة والشبه الصحيحة، كما يتحدث ابن رشد عن العناد الفاسد والعناد الصحيح.

فإعجاب ابن رشد بأرسطو هو إعجابه بمنهج الفحص والتدقيق وبالحكم الموضوعي المتعادل، ويعيد ابن رشد الموقف بين أرسطو والقدماء ويحكم الخلاف بينهما بمنهج القساضي الحصيف فتأييد ابن رشد لأرسطو ضد القدماء ليس تبعية لأرسطو، ولكنه حكم قساض بعد دراسة حيثيات القضية. يقول ابن رشد: "والأفضل هنا ما فعله أرسطو.." تأييد أرسطو ضسد نيقولاس "٧٥ في قضية هل تعرض جميع الأسماء والمصطلحات العلمية قبل العلم مرة واحدة، كما يفعل أرسطو، أم تعرض متتاثرة وحسب الحاجة أولا بأول كما يريد نيقولاوس، ويتضسح

۱۷۴ د.زينب محمود خضيري: مشروع ابن رشد والغرب المسيحي ص١٥١ الكتاب التذكاري بالقاهرة.

<sup>14°</sup> أرسطو: المقولات ج1 ص 174. A9

أن انتصار ابن رشد لأرسطو هو انتصار لمنهج إسلامي يبدأ بمباحث الألفاظ بدراسة المصطلحات قبل تأسيس العلوم المعاوم المعاوم

ومن هنا فلم يكن ابن رشد في منهجه النقدي متأثرا فحسب بأرسطو، بل هـو متـأثر أيضا ببيئته الثقافية الإسلامية، وبتلك الوظائف العلمية التي تقادها. ولذلك نجد الدكتور عـلطف العراقي ۱۷۷ يناقش الأسباب التي ساعدت على بروز هذا المنهج النقدي عنده، ويجعل من بينها اشتغاله بالقضاء واهتمامه بالفقه، فقد تولى ابن رشد وظيفـة القضاء فـى مختلـف بـلاد الأندلس ۱۷۸ كما تولى منصب قاضي القضاة في أيام الخليفة يوسف ابن عبد المؤمـن بعـد أن كان قاضيا بأشبيلية.

ولا يخفى علينا أن التحكيم الذي يقوم به القاضى بين الخصمين قد يكون مؤديا بصورة أو بأخرى إلى تتمية الروح النقدية. هذه الروح التي ظهرت في تحكيمه بين الأراء المختلفة والمتعارضة وترجيح رأى على رأي، والكشف عن الأخطاء والنتاقضات التي وجدها في فكر السابقين عليه وما أكثرهم.

وما يقال عن القضاء يقال عن الفقه واهتمام ابن رشد به. لقد ترك لنا كثيرا من الكتب والرسائل في مجال الفقه ومن أهمها كتابه القيم بداية المجتهد الذي أشرنا إليه من قبل ويقول عنه ابن الآبار 174 إن ابن رشد فد "أعطى فيه أسباب الخلاف والعلل ووجه فأفاد وأمتع به، لا يعلم في فنه أنفع منه ولا أحسن منه سياقا". وقد أصبح بذلك أوحد عصره فسي علم الفقه والخلاف 10.

ومن هنا فالدارس لهذا الكتاب يلاحظ حسا نقديا عند فيلسوفنا، أفساده فسى تأليفه الفلسفية وشروحه على أرسطو. إنه لا يكتفى بمجرد رواية وترديد آراء غيره، بل يمحس

۱۷۱ د. حسن حنفی: ابن رشد شارحا أرسطو ص ۸۵، ۸۱ مؤتمر ابن رشد.

١٧٧ د. عاطف العراقي: المنهج النقدي في فلسفة ابن رشد ص ٢١، ٢٢ ط ٢٠.

۱۷۸ ابن الآبار :التكملة لكتاب الصلة ج١ ص ٢٩٦.

۱۲۹ السابق ج۱ ص ۲٦٩.

۱۸۰ ابن أبى أصيبعة :عيون الأنباء ج٣ ص ١٢٢.

هذه الآراء وينقدها نقدا دقيقا، وقد عبر عن ذلك "ابن فرحون" ' ' حين قسال: "إن الدرايسة كانت أغلب عليه من الرواية أي أن النظر العقلي النقدي كان غالبا على هذا الفقيه حيسن كان يتناول الفقه.

وكما مر بنا فإننا نجده هنا يبحث فى القياس الشرعي وينادي بالاجتهاد والتأويل، ولذلك فالمقارن بين كتابه فى الفقه "بداية المجتهد" وكتابه "فصل المقال" فى الفلسفة يلاحظ تقاربا، إن لم يكن تطابقا بين الاتجاهين العقليين، بل أنه فى بحثه في الواجب والمندوب والمحظور والمكروه والمباح، وذلك فى كتابه الأخير يستُفيد من دراسته لهذا الأحكام فى كتبه فى مجال الفقه ١٨٦٠.

هذا فيما يتصل بأسباب منهجه النقدي العلمية والثقافية، ولا نعدم أن نجد أسبابا اجتماعية وسياسية ترجع إلى عصر ابن رشد، فدولة الموحدين التي عاش في كنفها، قد جاءت تتويجا لحركة ابن تومرت الإصلاحية، الحركة التي تحولت بسرعة إلى تسورة ضد دولة المرابطين.

لقد طرح ابن تومرت شعار "الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر" المبدأ الإسلامي الذي يلزم المؤمنين بمحاربة المنحرفين عن الإسلام. والمرابطون في نظر ابن تومرت كانوا منحرفين، لأنهم تمسكوا بحرفية السنسص القرآني فوقعوا في التجسيم والتسبيه. إن استعمال القياس، قياس الغائب على الشاهد، قد جعل المرابطين في نظر ابن تومرت يشبهون الله بالإنسان، ويقولون بالتجسيم. هذا في مجال العقيدة، أما في مجال الشريعة، فإن استعمال قياس الغائب على الشاهد أدى بهم إلى الابتعاد عن الأصول (القرآن والسنة).

من هنا نلاحظ أن نبن تومرت قد عمل حكما يذهب إلى ذلك الدكتــور الجـابري المحام على نشر أيديولوجيا ليبرالية نسبيا، أيديولوجيا عقلانية الطابع تنادي بترك التقليد والعودة إلــى الأصول لفتح باب الاجتهاد من جديد. ويتعلق الأمر إذن بــاثورة ثقافية تدعــو إلــى قــراءة

۱۸۱ ابن فرحون: الديباج المذهب ص ۲۸۶ بيروت.

١٨٢ د.عاطف العراقي :المنهج النقدي في فلسفة ابن رشد ص ٢٢.

۱۸۲ د.محمد عابد الجابري: المدرسة الفلسفية في المغرب والأندلس، ندوة ابن رشد بالمغرب عام ۱۸۲ م ص ۱۲۹.

جديدة للنصوص الدينية، قراءة تقطع مع المذاهب القائمة التي ابتعدت بفروعها المتسلسلة عن الأصول الأولى، وتفتح المجال لقيام حركة عقلانية نقدية جديدة.

وبالرغم من أن الفلسفة قد حوصرت وحوربت أيام حكم المرابطين(في الأندلس) مسن طرف فقهائهم المترفين، فإن المنطق والرياضات والفلك بقيت تدرس، بل أخذت تزدهر فسي أوساط النخبة المتقفة، مما كانت نتيجته قيام خميرة عقلانية علمية سرعان ما وجدت متنفسلها في الدعوة الموحدية وأيديولوجيتها (الثورية) وهذا في مجال العلوم العقلية اتخذت " الدعوة إلى الأصول معنى خاصا، إنه الرجوع إلى الأصول في الفلسفة إلى مؤلفات أرسطو بسالذات، وبالتالى تجاوزوا إهمال الفروع أي تأويلات الفارابي وابن سينا.

وتلك فى الحقيقة هي المهمة الرسمية التى أناطها الخليفة أبو يعقوب بن عبد المؤمسن الموحدي بابن رشد، مهمة شرح مؤلفات أرسطو المترجمة إلى العربيسة بعبسارات (قلقة) غلمضة، أي مهمة إعادة قراءة هذه المؤلفات ١٨٤.

ومن المفارقات أن يكون هذا الاتجاه النقدي خاصة واشتغاله بالفلسفة وعلوم الأوائسل عامة من أهم أسباب محنة ابن رشد في آخر أيامه: فقبل وفاته بسنوات ثلاث، وكسان في السبعين من عمره أتهم بالكفر والزندقة، فحوكم علنا أمام الموحدي يعقوب المنصور في جامع قرطبة الأعظم الذي شغل فيه منصب قاضي القضاة لسنوات وهو المنصب الذي شغله أيضا جده، الذي كان من كبار فقهاء المذهب المالكي، فلعنه الحاضرون، وأخرج مهانا، وجمعت كتبه في الفلسفة وأحرقت وحرم اقتناؤها ومطالعتها، هي وأمثالها، تحت طائلة العقباب الصارم، ونفي إلى بلدة إليسانة في الأندلس، لا يسمح له بأن يبرحها، وكانت آهلة بالمنفيين اليهود وغيرهم.

وفى منفاه وجد من يشجع على هجوه وتحقيره. ولكن هذه المحنة انتهت بعد نيسف وسنتين، فرضى عنه الخليفة وقربه من جديد إلا أنه توفى بعد ذلك بأشهر قليلة. ولكن هذا العقو لم يزل أسباب المحنة، ولا عدل من آثارها ونتائجها السلبية على مجمل الحياة العربيسة الثقافية والفكرية حتى يومنا هذا.

السابق ص ۱۳۰.

وما حدث لابن رشد فى محنته شيئا طبيعيا بالنسبة لاتجاهه النقدي ودفاعسه عن التأويل العقلي فى عصر غلب عليه فقهاء جامدين فى نظرتهم، ومتحجرين فسى رؤيتهم، سيطر عليهم الخطاب الدوغمائي الذي يفرض على معتنقيه الاستسلام الفكري المطلق للقراءة الحرفية للنص الأصلي، بعد أن تمكنوا فى مناصبهم الدينية واستراحوا فى وظائفهم الاجتماعية والسياسية.

ومن هنا فأية محاولة لقراءة النصوص حسب المتغييرات والتطورات والمناهج الجديدة المكتشفة بمساعدة العقل، تتهم بالزندقة والترحيف، خاصة وأنسها تحسرك الميساء الراكدة وتدفع برياح التجديد إلى مزيد من التغيير.

وجماعات الفقهاء في عصره -بل وفي كل العصور - تدعى لنفسها أنها الحامية، بــل المدافعة الوحيدة عن النصوص، الأمر الذي يجعل تفكيرها سجينا النص وعنيفا مع من يتجرأ على قراءته على ضوء المناهج العلمية الجديدة، مستعينا بمؤلفات أرسطو وعلوم الأوائل، كما فعل ابن رشد، وهذا يخلق نوعا من التزاوج بين حامل لواء قداسة النص وبين قمع من يدخل النص ضمن التأويل الجديد، ولذلك حورب كثير من المفكرين والفلاسفة مثل ابن رشد في بلاد الأتدلس في عصره، وابن حزم وابن مسرة في عصور سابقة.

ولذلك تأتي أهمية منهج النقد الغلسفي، في افتراضه أن العالم أو الواقع قابل للفهم، كما أنه خاضع للتغير بمقتضي ما ينطوي عليه من نقص، وأن للفلسفة، أو الفكر بوجه علم، دوره في فهم هذا العالم وإدراك جوانب النقص التي ينبغي أن يتوجه إلى استكمالها، وأن على الفكو أن يتولى هذه المبادرة.

فالنقد الفلسفي هو الذي يدرك المأزق، كما يدرك إمكان الخروج منه، كما يتحمل المسؤولية إزاء ما يقترحه من مخارج، وهو في كل ذلك على وعي صريح بالعقبات التي تحول دون الإنجاز والمشاركة.

ومن هذا فإننا ان نجد ابن رشد ينقد لذات النقد، بل هو ينقد من أجـــل التغيير إلـى الأفضل في عالم المعتقدات وعالم الأفكار معا، وحين يوجه نقده لهذا أو ذاك، أو لهذا المذهب ولتلك الفرقة فإنه يتصور البدائل التي يمكن أن تحل الإشكال والأفكار التي يمكــن أن تعــالج

الموقف وإذا كان الاغتراب قد شغل الفكر بالغايات البعيدة، فإن النقد الفلسفي يلح على البحث عن العلل القريبة لأغراض النقص من أجل تجاوزها وتعديل مسارها، مرودا بما يملك الإنسان من إمكانات.

وإذا كانت الفلسفة المغتربة تمضي في دروب وأزقة صنعتها الإجابات السابقة، ولمم تشقها الأسئلة، نجد النقد الفلسفي يقف "قبل" البدايات وخلف المسلمات ليطرح التساؤلات، ويضع المشكلات من جديد ١٨٠٠.

وقد واكب ذلك خاصة فى شباب ابن رشد أن منهاج الموحدين فى التعليم اختلف فى جذوره عن المنهج الذي كان معمولا به أيام المرابطين، فهم إذ كانوا يرسمون للتعليم أهدافا جديدة تتلائم مع سياستهم يحددون له خطة مبنية على الفهم والإدراك والتعقسل لا على طريقة الحفظ والتقليد، لقد كانوا فى حاجة إلى مفكرين قادرين على المبادرة والاجتهاد والاستنباط، كما يتراءى ذلك من تحليل أنظمتهم ومؤسساتهم خاصة فى أول عهدهم، فسلا عجب أن لا يسندوا هاته المهمة الخطيرة إلى فقيه من النوع التقليدي، بال التجاوا إلى فلسوف مثل ابن رشد.

فالمصادر تحدثنا أن الخليفة الموحدي الأول عبد المؤمن دعا ابن رشد، وهو لا يـــزال دون الثلاثين من عمره، ليستعين به على ترتيب المدارس في مراكش ١٨٦، ومن هنا وجـــدت دولة الموحدين الفتية، في ابن رشد صاحب المعرفة الموسوعية والاتجــاه العقلانــي سـبيلا للخروج بانتعليم والثقافة من المسالك التقليدية وتطعيمه بمادة التفكير والعقلانية، فقد وجــدوا أن الارتباط بالمذاهب التقليدية والفقه تكريسا للتبعية وتوطيدا لتقاليد أرادت دولتهم التملص منـــها بعد أن حولوا دولتهم إلى خلافة وتخلصوا من تبعيتهم لخلافة المشرق.

ومن هنا كنت مبادرة أبي يعقوب يوسف الموحدي أول محاولة في تاريخ المغسرب والأندلس -ولعلها آخر محاولة أيضا- يقدم عليها خليفة في أوج الدولة وعزها من أجل أن

۱۸۰ د.صلاح قنصوه: دور المنهج العلمي في النقد الفلسفي العربي ص ٣٠ الفلسفة العربية المعاصرة، بيروت عام ١٩٨٨م.

<sup>1^1</sup> العباس ابن إبراهيم: الأعلام ج؛ ص ١٣١ وانظر عبد الواحد المراكشي: المعجب سي أخبار المغرب ص ٤٤٣.

يعمل رسميا على نشر الفلسفة ويعممها فى المجتمع، دون قيد أو شرط، ويعترف ابن رشد نفسه أنه لولا تكليف الخليفة إياه لما قام بتلخيص الكتب التي ألفها أرسطو.

وفى هذا الوقت كان المذهب المالكي سائدا فى الفقه، حيث اختاره المغرب الإسلامي وارتضاه، وكان معظم النشاط العلمي منصبا على دراسة ذلك المذهب، واستخراج أحكامه وتطبيقها على الحياة الاجتماعية، وعلى الرغم من أن لذلك الاختيار فوائده التى لا تنكر، من حيث توحيد البلاد من الناحية الفكرية والتشريعية والقومية، لكن مع طول الممارسة واستقرار المؤسسات السياسية والاجتماعية، تكونت بالأندلس طبقة من الفقهاء الذين ظنوا أنهم توصلوا إلى الحقيقية النهائية، فضيقوا مجال البحث العلمي ورفضوا المناقشة وحجروا استعمال الرأى على غيرهم ودعوا إلى قفل باب الاجتهاد، وإلى الأخذ بالتقليد ١٨٨٠.

ومن هنا لم يكن غريبا أن المقدسي يقول عن بلاد المغرب: 'أما في الأندلس فمذهـــب مالك وقراءة نافع. ويقولون: لا نعرف إلا كتاب الله وموطأ مالك. فإن ظهروا على حنفـــى أو شافعي نفوه وإن عثروا على معتزلي أو شيعي ونحوهما وربما قتلوه ١٨٨٠.

وقد وقعت كثيرا من الاضطرابات، خاصة بعد أن وصلت علوم الكلام إلى المغـــرب والأندلس وانتشرت المجادلات بين مختلف الفرق والمذاهب، كل يتعصب لمذهبه وفرقتــه ولا يرى الحقيقة إلا عندها.

ولا يعنى هذا أن يكون الناقد الفلسفى مشتغلا بالعلم متخصصا فيه، بـــل يكفى أن يتخذه إطارا مرجعيا يدعم به دعوته. فالعلم هو إعادة اكتشاف الواقع الذي يألفه الإســان منذ عهد قديم، والنقد أيضا يسعى إلى إعادة اكتشاف الواقع وممكناته التى ينطوي عليها، وكأنه توليد لما يحمله في جوفه. إلا أن النقد يضيف إلى ذلك إعادة اكتشافه لمـا يملكـه الإنسان أيضا من قدرات لإعادة صوغ الواقع 1^1.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup>E.Levy Provencal: Historie de le Espagne Musulmane.

<sup>144</sup> المقدسي: أحسن التقاسيم ص ٢٤ ... ٢٩.

۱۸۹ د. صلاح قنصوة: المرجع السابق ۳۰.

ومن هن فلم يكن النقد كاشفا فقط لأفكار ومذاهب تجمدت وتحجرت في عصور سلبقة ومعاصرة لابن رشد، بل وكاشفة أيضا لأوجه من العقلانية العميقة عند هذا الفيلسوف، ومنيرة لكثير من الأفكار الموجهة والمبادئ المتحررة التي نسعى إلى امتلاكها في عصرنا.

فالنقد إذا هو التنوير، الذي يعني في نهاية التحليل تحريرا لكل ما يصنعه الإنسان واخضاعه لقدرته التي تتكشف جميعا حول العقل بوصفه معيارا ودليلا مرشدا.

ولكى يكتمل الإطار العام للنقد الرشدي ينبغى تحديد مجالين لهذا النقد المصرح به والمسكوت عنه. بتعبير آخر، لكي نتبين طبيعة الخطاب الرشدي ومدي محاولته أن يتخذ له جذورا داخل الأمة نفسها، علينا أن نحدد ، ليس فقط جميع الذين اهتم ابن رشد بتوجيه النقسد لهم، بل أن نعرف أيضا أولئك الذين لم يأبه بتوجيه الخطاب إليهم، أولئك الذين أخرجهم من النقاش. فمن هؤ لاء؟

إنهم الخارجون عن الأصلين المذكورين الدين والفلسفة. هؤلاء هـم المستنتون مـن النقاش لأنهم أخرجوا أنفسهم من الدين أولا (جميع الفرق التي خرجت علـي الأمـة) ومـن الفلسفة ثانيا (جميع أولئك الذين خرجوا على الفلسفة "المعقولة"). كل الذين يناقشهم ابن رشـد، من فرق كلامية أو من منفلسفة، يعتبرهم مخطئين، وعلى الأكثر يبدعهم، بحيث لا يصل إلـي درجة تكفيرهم، أي الدرجة التي تخرجهم من حظيرة الأمة 19٠٠.

وهو لا يفتأ يأخذ على فريق المتكامين مغالاتهم في صراعهم بعضهم لبعض، ممل أدى الله تكفيرهم بعضهم لبعض، أي اعتباره خارجا على الأمة.

<sup>&#</sup>x27;' الخطأ المصفوح عنه في الشرع هو الخطأ الذي يقع فيه العلماء إذا نظروا في الأشياء العويصة التي كلفهم الشرع بالنظر إليها وأما الخطأ الذي يقع من غير هذا الصنف من الناس ، فيهو أشم محض (فصل المقال ص٤٤) ومن جهة أخرى ينهي ابن رشد كتابه مناهج الأدلة الذي خصه للسرد على المتكلمين هكذا: "وأنت قد وقفت من قولنا على مقدار الخطأ الواقع من قبل التأويل".

فى مجال الفلسفة أخرج ابن رشد الدهريين (قدماء الماديين) من كل نقساش ١٩١ فلسفة النقيض الحقيقي للفلسفة. التناقض الحقيقي ليس بين الفلسفة والدين بإطلاق، بل هو بين الفلسفة (المثالية) والدين من جهة، والماديين من جهة ثانية، لذا أخطأ الغزالي حيان كقر الفلاسفة بإطلاق في المسائل الثلاث التي أحصاها عليهم، وهو علاقة الله بالعالم، وطبيعاة علم الله، والخلود. لأن أقوال الفلاسفة فيها لا تشكل تتاقضا حقيقيا بين الفلسفة والدين.

فليكن العالم والله قديمين معا، كما عند الفلاسفة، أو العالم محدث والله وحده القديم، كما عند المتكلمين، فالجميع يسلم بوجود الله، إلا الدهريون ما دامسوا لا يسلمون حسى بوجوده.

وليختلف الفلاسفة والمتكلمون في مسألة الخلود، هل هو للنفسس والبدن معا أم للنفس فحسب، فكلهم يسلم بوجود عالم آخر، إلا الدهريون، لذا فسإن ابسن رشد يخسرج الدهريون من حظيرة الفلاسفة ١٩٠٠.

يستنتى ابن رشد كذلك جميع الغرق التى شقت عصا الطاعسة علسى الأمسة، أحيانا يستعرضهم ولا يدخل معهم فى المناقشة، وأحيانا يذكرهم ضمن من سيناقشهم، ولكنه فيما بعد ينسى أو يتناسى هؤلاء وهم جميع غلاة الشيعة وفرق الخوارج، أي الذين أحدثوا أول صدح فى وحدة الأمة، وربما اكتفى ابن رشد بردود الغزالي المفحمة عليهم، وقد ألف بعضاما من كتب النقد مثل كتابه "فضائح الباطنية" بحيث لم يجد ابن رشد هناك زيادة لمستزيد.

ومن هنا يتبين أن النقد قد توجه إلى طائفتين كبيرتين تحوي تحتهما بعض الطوائسف الفرعية. وقد ضمت هاتين الطائفتين المتكلمين من ناحية والفلاسفة من ناحية أخرى. ولذلسك نعرض بايجاز لرؤيته الفلسفية في هذا النقد الموجه إلى كلا من المتكلمين والفلاسفة.

أ ــ نقد ابن رشد للمتكلمين: جو هر نقد ابن رشد للمتكلمين ينبع من فكرته الهامة فــي الاجتهاد العقلى الذي يصل إلى مفهوم التأويل للنص الديني، اتضح هذا حين حـــاول التوفيــق

۱۹۱ يقول ابن رشد: ". وذلك أنه اتفقت الفلاسفة وجميع الناس، إلا من لا يعبأ بقوله وهم الدهرية".. المناهج ص ٢١٥.

١٩٢ على أوملبل: التأويل والتوازن. ندوة ابن رشد ص ٢٦٢ ، ٢٦٣.

بين الفلسفة والدين حكما سنرى- خاصة وأن ابن رشد لا يريد الوقوف عند ظــــاهر الأيـــات، ويلجأ إلى التأويل من أجل تجاوز الأسلوب الخطابي كي يصل إلى البرهان الذي يتأسس دائمـــا على العقل.

هذا التأويل وذاك البرهان غير ممكنين إلا للحكماء والفلاسفة الذين يعملون عقولهم ويتمكنون من الاعتبار الذا تقرر أن الشرع قد أوجب النظر بالعقل في الموجودات واعتبارها، وكان الاعتبار ليس أكثر من استنباط المجهول من المعلوم واستخراجه منه، وهذا هو القياس أو بالقياس، فواجب أن نجعل نظرنا في الموجودات بالقياس العقلي. وبين أن هذا النحو من النظر الذي دعا الشرع إليه، وحث عليه هو أنم أنواع النظر بأنواع القياس، وهسو المسمى برهانا القياس المسمى برهانا بالمسمى برهانا المسمى برهانا بالمسمى برهانا بالمسمى برهانا بالمسمى برهانا بالمسمى برهانا بالمسمى برهانا بسيان برهانا بالمسمى برهانا بالمسمى برهانا بسيان بالمسمى برهانا با

وإذا كان هناك من يعترض كالحشوية والظاهرية مثلا على استخدام القياس الفقهي على أساس أنه بدعة فكذلك يجب أن نعنقد على أساس أنه بدعة فكذلك يجب أن نعنقد في القياس العقلي 194. وإذا كان الفقيه يلجأ إلى القياس في كثير من الأحكام الشرعية، فللولي بالفيلسوف صاحب العلم بالبرهان أن يفعل ذلك، حيث أن الفقيه عند قياس ظنسى والفيلسوف يعتمد على قياس يقينى برهاني 190.

ولا يعني هذا أن علماء الكلام في عصره لم يعرفوا القياس أو يعتمدوا علي التأويل، ولكن ابن رشد يحمل على الأقيسة الظنية التي يعتمدون عليها ويرى في تسأويلات علماء الكلام تأويلات مبتدعة فاسدة غير منضبطة ولا تتأسس على الأصول الواضحة.

وهو لا يلقى بالتهم جزافا، بل يعين الفرق التى يناقشها، لكي يقدم طريقته فى النظر الى العقائد، بحيث يتبين صلتها بالتفكير العقلي، فيقول: "وأشهر هذه الطوائف فى زماننا هذا أربعة: الطائفة التى تسمى بالأشعرية، وهم الذين يري أكثر الناس اليوم أنهم أهل السنة، والتى تسمى بالمعتزلة، والطائفة التى تسمى بالحشوية" ١٩٦٠.

۱۹۲ ابن رشد: فصل المقال ص ٣.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> السابق ص ٤.

<sup>190</sup> ابن رشد: مناهج الأدلة، تحقيق د. محمود قاسم ص ١٣٣ الأنجلو المصرية ط ٣ عام ١٩٦٤م.

ويحمل ابن رشد اتهامه للطوانف الأربعة جميعا قبل أن يبدأ في القول المفصل فيقول: كل هذه الطوائف قد اعتقدت في الله اعتقادات مختلفة وحرفت كثيرا من ألفاظ القرر عن طاهرها إلى تأويلات نزلوها على تلك الاعتقادات فزعموا أنها الشريعة الأولى، التي قصد بالحمل عليها جميع الناس وأن من زاغ عنها فهو إما كافر أو مبتدع، وإذا تؤملت جميعها، وتؤمل مقصد الشرع، ظهر أن جلها أقاويل محدثة وتأويلات مبتدعة 197٠.

ا ــ نقده للحشوية: ويأخذ عليها ابن رشد جمودها وتحجرها أمام النص الدينسي، فهى لا تأخذ بالتأويل وتلتزم الظاهر التزاما متطرفا، حتى لتحرم إعمال العقل في شيء منه. فليس وجه النقص -إنن- أنها أولت ظاهر الشريعة، وحملت هذا الظاهر على معنى مجازي، بل وجه النقص منها هو أنها انصرفت عن الأدلة العقلية في معرفة وجود الله، قائلة أن طريق هذه المعرفة هو "السمع" لا "العقل"، أي أنه يكفى للإيمان بوجود الله، أن يكون صاحب الشرع قد ألقى هذه الحقيقة على مسامع الناس، كالمعاد والحشر وغير ذلك من المعتقددات التسى لا مدخل فيها للعقل.

وهذا هو وجه النقص في فرقة الحشوية، لأنها كانت بموقفها ذاك 'مقصرة عسن مقصود الشرع في الطريق التي نصبها للجميع، مفضية إلى معرفسة وجود الله تعالى، ودعاهم من قبلها إلى الإقرار به "إذ دعا الناس إلى التصديق بوجود البارئ بأدلسة عقليسة منصوص عليها في كثير من الآيات القرآنية مثل قوله تعالى "اعبدوا ربكم السذي خلقكم والذين من قبلكم" 11 إلى غير ذلك من الآيات الواردة في هذا المعنى.

وابن رشد لا يتوقف عند الحشوية طويلا استخفافا ورثاء لحالهم، ولدنك يقول: 'ولا يمتنع أن يوجد من الناس مسن تبلغ به فدامة العقل ويلادة القريحة إلى أن لا يفهم من الأدلة الشرعية التى نصبها صلى الله عليه وسلم للجمهور، وهذا هو أقل الوجود. فإذا وجد ففرضه الإيمان من جهة السماع المساع المساع المسلم المسلم

۱۹۷ ابن رشد مناهج الأدلة ص ۱۳۳.

١٩٨ سورة البقرة أية ١٦٣.

١٩١ ابن رشد: مناهج الأدلة ص ١٣٥.

وابن رشد يرى فى هؤلاء عوام الأمة، والرجل العامي الذي لا يرقى فى مداركه إلى قبول الأدلة الجدلية، فضلا عن البرهانية العقلية، ينبغي له أن يقف فى ايمانه عند حد الظلهر، وليس له أن يسأل عما يفوق مستواه الفكري والعقلي، وليس للمفكر أن يعرض عليه براهينه وحججه أو يقوده إلى الدخول فى تفاصيل أمور قد يضطرب لها اعتقاده.

٢- نقده للمتكلمين: لم يكن علم الكلام من العلوم من العلوم التى اجتمع المسلمون على نفعها، بل إننا كثيرا ما نجد الفقه الإسلامي، ومتن واصلوا بناءه قد عادوا هذا العلم، مثل الإمام مالك وأبي حنيفة والشافعي وخاصة منهم الإمام أحمد ابن أحم، وحتى الإمام الغزالي، فقد وجه إليه سهامه وحكم عليه بقلة النفع، لكنه مع ذلك كتب فيه كغيره من المتكلمين، لذلك نرى المسلمين قد انقسموا إلى مؤيد مثل الإمام الأشعري، الذي حث على الخوض فيه وإلى مئاهض مثل الحمام المشعري، الذي حث على الخوض فيه وإلى مناهض مثل الحنابلة.

ولا شك أن المنهج الذي اتبعه المتكلمون لم يكن يرمي إلى الوصول إلى الحقيقة، بل اهتم المتكلمون بالردود على الخصوم، مما أدى بالغزالي إلى القول بأنهم اعتمدوا على مقدمات تسلموها من خصومهم، واضطرهم إلى تسليمها إما التقليد أو إجماع الأمة أو مجسرد القبول من القرآن والأخبار. وكان أكثر خوضهم في استخراج مناقضات الخصوم ومؤاخذتهم بلوازم مسلماتهم. وهذا قليل النفع في حق من لا يسلم سوى الضروريات شيئا"".

ولذلك يقول أبو حيان التوحيدي نقلا عن أبيى سليمان المنطقي: "وإن طريقة المتكلمين مؤسسة على مكايلة اللفظ باللفظ وموازنة الشئ بالشيء.. والاعتماد على الجدل. وكل ذلك يتعلق بالمغالطة والتدافع وإسكات الخصم بما اتفق'''. ومن هنا لا يكون غريبا أن يرى ابن رشد أن علم الكلام يعد بدعة في الشرع، ولا يجد له فائدة كبيرة لا من حيب المضمون ولا من حيث الطريقة والمنهج، بل إن ضرره كان كبيرا على الإسلام فمن حيب المضمون قد كتب المتكلمون في قضايا وتركوها بيبن أيدي الجماهير فأفسدوا عليهم

<sup>٬</sup>۰۰ الغزالي: المنقذ من الضلال ٦٧.

٢٠١ أبو حيان التوحيدي: المقابسات ، تحقيق السندوبي ص ٢٢٣ القاهرة عام ١٩٢٩م.

معتقداتهم أن وأثاروا الشبه بتصريحهم في الشرع بما لم يأذن به الله. فإنه ليس في الشرع عند المحديث مثلا عن الله بأنه مريد بإرادة حادثة ولا قديمة "''.

وما قاله المتكلمون في مسألة حدوث العالم ليس كذلك من شريعة المسلمين ولا يقوم عليه برهان، ويحمل ابن رشد الغزالي تبعة المشاكل التي أثارها فيقول: ولم نك نستجيز ذلك إلا أن هذا الرجل أوقع هذا الخيال في هذا العالم العظيم. وأبطل على الناس الوصول إلى سعادتهم بالأعمال الفاضلة، والله سائله وحسيبه "."

إن المتكلمين لم يوفقوا في المسائل التي خاضوا فيها لأنهم لم يزيدوا على أنهم حاكموا الفلسفة عن غير علم بأصولها، فجاء كلامهم بعيدا عن الصواب لأنهم كما لم يفهموا طبيعة العقل إذ معرفة العقل ليست بالأمر الهين.

فلا يمكن لهم أن يعرفوا ما هو العقل حتى يعرفوا ما هي النفس، ولا يعرفوا ما هي النفس حتى يعرفوا ما هو المتنفس. ولا معنى للكلام في هذه المعاني ببادئ الرأي والمعارف العامة التي ليست بخاصة ولا مناسبة. وإذا تكلم الإنسان في هذه المعاني قبل أن يعلم طبيعة العقل كان كلامه فيها أشبه شيء بمن يهذي، ولذلك صارت الأشعرية إذا حكت آراء الفلاسفة أنت في غاية الشناعة والبعد عن النظر الأول الذي للإنسان في الموجود.

ويجب ألا ننسى سببا جوهريا، من أسباب رقض ابن رشد لعلم الكلام، يتصل بالبيئة الاجتماعية والسياسية في الاندلس، فعلى الرغم من انتشار علم الكلام مع حكم الموحدين، خاصة مذهب الاشعري، حيث راجت مصنفات الغزالي على تتوعها، إلا أنه قد بدأ في الاندلس الجدل الكلامي حول العقائد وبدأ الخلاف فيها، بعد أن كسانت البلاد بمناى عن الخلافات التي تفرق بين المتكلمين، وعن آرائهم المتضاربة في فهم نصوص الشريعة وتأويلها.

٢٠٠ ابن رشد: الكشف عن مناهج الأدلة ص ٢٠٦، ٢٠٧.

۲۰۳ السابق ص ۲۰۷.

۲۰۰ ابن رشد: تهافت التهافت ص ۲۰۰ تحقیق د.سلیمان دنیا.

٢٠٥ ابن رشد: تهافت التهافت، نتحقيق الدكتور سليمان دنيا، ص ٦٠٥.

وقد يبدو أن دولة الموحدين أحيت تنوير العقول على أساس آراء محمد ابن تومسرت الذي شرح ابن رشد عقيدته ٢٠٠٠. و هكذا بعد أن كان ابن حزم في النصف الأول مسن القرن الخامس قد شمل في كتابه "الفصل" كثيرا من مسائل الكلام وآراء المتكلمين، بدأ البحث، فيمسا يبدو، على نطاق واسع، وظهرت التأويلات الفاسدة، فأز عجبت ابن رشد، وخشى منسها على جماهير المؤمنين تصدع وحدتهم في ظروف الحياة الاندلسية وما فيها من ضسرورة الوحدة السياسية الاعتقادية أمام الأخطار التي تهدد الإسلام.

ولذلك يقرر ابن رشد أن لا وجود إلا لطائفتين ائتنين الجمهور والراسخون في العلم. فالجدليون هم الذين عرضت لهم في كثير من الأشياء المتعلقة بالإله شكوك، ولم يقدروا علمي حلها فهم العامة دون العلماء. وهذا الصنف هم الذين يوجد في حقهم التشابه في الشرع، وهم الذين ذمهم الله تعالى، وهم المتكلمون بجميع أصنافهم ٢٠٠٠.

ويتوقف ابن رشد طويلا عند الأشعرية، وينقد كثيرا من آرائهم وحججهم نظرا لأن آرائهم قد اعتمدت على حجج لها مسحة من المنطق، وإن لم تكن منطقية في حقيقة الأمر عند ابن رشد، حيث يري أنهم يعتمدون على مجموعة من مقدماتهم المشهورة خاصة براهينهم على وجود الله بناء على مفهوم خلق العالم من جواهر وأعراض حادثة تحتاج إلى محدث.

وينقد ابن رشد هذه المقدمات، فتنهار مثل هذه الأدلة الجدلية الهزيلة. ومثل نقسده لكثير من المبادئ الطبيعية والميتافيزيقية عندهم كمفهوم السببية، الذي يرتد فسى نهايسة التحليل الفلسفي عندهم -خاصة عند الغزالي- إلى مجرد عادة ذهنية تنشأ نتيجة التكسرار المضطرد في الطبيعة، ويرى ابن رشد في إنكار السببية قضاء على أساس العلم، من حيث أن العلم يعتمد في جوهره على مفهوم الضرورة المتمثل في السببية الطبيعية.

وهكذا ينقد ابن رشد كثيرا من الأصول التي بنت عليها الأشعرية معارفها حيث يراها أصولا سوفسطانية أفإنها تجحد كثيرا من الضروريات مثل ثبوت الأعراض، وتأثير بعضها في بعض، ووجود الأسباب الضرورية للمسببات والصور الجوهرية والوسائط. ولقد بلغ

٢٠٦ من بين مؤلفات ابن رشد شرح عقيدة الإمام المهدي ابن تومرت.

۲۰۷ ابن رشد: الكشف عن مناهج الأدلة ص ۱۷۹\_ ۲۰۷.

تعدي نظر هم في هذا المعنى على المسلمين أن فرقة الأشعرية كفرت من ليس يعرف وجــود البارئ سبحانه بالطرق التي وضعو هالمعرفته في كتبهم ٢٠٨٠.

كما يقول عنهم فى شروحه لما بعد الطبيعة عند أرسطو: "إن كتسيرا مسن النساس لا يقدرون أن ينحازوا بقطرهم عن الأقاويل الجدلية إلى الأقاويل البرهانية وهؤلاء إذا اعسترفوا بالمعقولات فإنما يعترفون بها من جهة ما هي مشهورة، فتعرض لهم أن ينكروا كثيرا منسها من عرض لهم أن أضدادها مشهورة مثلما عرض لمن اعتاد هذا النوع من الكلام المسمى فى زماننا علم الأشعرية، أن ينكروا إمتناع أن يكون الموجود من لا شيء أعنى من العسدم مسعكونها قضية أجمع عليها الأوائل"

وعنهم يقول أيضا: "هذا القول ينتحله الآن الأشعرية من أهل ملتنا وهو قول مخسالف لطباع الإنسان في اعتقاداته وفي أعماله"٢١٠.

ولذلك يمكن استخلاص أهم الآليات في نقد ابن رشد للمتكلمين في محورين:

أولا: رد قياس الغائب على الشاهد: أو ما يسميه الاستدلال بالشاهد على الغائب، إن ابن رشد يرى أن هذا القياس غير مبرر عند علماء الكلام لأجل ذلك وقعوا فسى انقسامات عديدة خصوصا عندما اعتمدوا هذا القياس في براهينهم على حدوث العالم خصوصا عند الأشاعرة"

هذا الاستدلال لا يستقيم إلا إذا سلموا أن هذا العالم على هيئة معينة لأجل ذلك أيضا سلموا بعدد من المفاهيم دون تبرير لها (كقولهم بالجزء الذي لا يتجزأ - الجوهر - الخلاء - الأعراض التى تبقى زمانين). بيد أن ابن رشد إنتبه إلى أن هذا القياس القائم على المماثلة موجود في القرآن، فكيف نبرر نقده له عند علماء الكلام، كما يذهب إلى ذلك أحد البلدئين ٢٠١٠؟

۲۰۸ ابن رشد: فصل المقال ص ۲۳.

٢٠٩ ابن رشد: تفسير ما بعد الطبيعة ج١ ص ٤٦ تحقيق الأب بويج بيروت.

۲۱۰ السابق ج۲ ص ۱۲۲.

٢١١ ابن رشد : مناهج الأدلة ص ١٣٥.

٢١٢ د. سميح دغنيم: ابن رشد وعلم الكلام مجلة الفكر العربي العدد ٨١ ص ٤٤ بيروت علم ١٩٩٥م.

لقد قبل ابن رشد القياس التمثيلي (الاستدلال بالشاهد على الغائب) في القرآن لأنه يراعي وجود المثال في الشاهد وينبه على التأويل، بينما هو عند علماء الكلم لا يراعي المثال ولا ينبه على الحق. وهذا يعنى أن القياس التمثيلي قد يرتفع إلى مستوى القياس البرهاني إذا قرنه تنبيه على الحق. أضف إلى ذلك أن هذا القياس استعمل في الشرع على المستوى التبليغي الخطابي للجمهور ٢١٢. وهو حق له شرعيا لمعرفة بعض الأمسور الغيبية كأحوال المعاد ٢١٢.

إن ابن رشد بعد تفكيكه لهذه الآلية يسعى إلى اعتبار هذا القياس التمثيلي عند علماء الكلام ، إنبناء معرفيا غير متصل مع الأصل العقيدي الموجود في الشرع ٢١٠٠.

ثانيا: رد مفهوم الإجماع لتعذر انعقاده في النظريات: وذلك بوضع شروط له تقاس على النموذج الذي اتبع في صدر الإسلام. ويبدو من كلام ابن رشد في هذا المجال ٢١٦ أن هذا المفهوم لا يندرج في العلم العقدي، بل في الإنبناء المعرفي السذي تواضع عليه الفقهاء والعلماء، لذلك يجوز خرقه، ويجوز بالتالي اعتبار بعض التأسيسات التي نسبت إلى العقيدة وإلى كونها أصولا، إنبناءات معرفية يجب ردها وعدم التقيد بها. وعليه، فإن ابن رشد يطوح هنا نسبة المعارف التي لزمت عن العلوم الإسلامية، وبالتالي عدم العقد عليها والركون إليها.

ولم يتعرض ابن رشد للمعتزلة، لأنه يجد أن نقده للأشاعرة خاصة والمتكلمين عامة ينسحب عليهم أيضا، حيث أن مناهجهم في الاستدلال لا تعدو أن تكون مناهج جدلية ولا ترقى إلى المستوى الثقافي العلمي، خاصة أنه لم تقع بين يديه مؤلفات للمعتزلة يمكن أن يرد عليه نذلك يقول: "وأما المعتزلة فإنه لم يصل إلينا في هذه الجزيرة من كتبهم شيء نقف منه على طرقهم التي سلكوها.. ويشبه أن تكون طرقهم من جنس طرق الأشعرية ٢١٧.

٢١٢ ابن رشد: مناهج الأدلة ص ١٤١، ٢٠٥.

٢١٤ ابن رشد: فصل المقال ص ٥٧.

٢١٥ د.سميح غنيم: ابن رشد وعلم الكلام ص٤٤.

٢١٦ ابن رشد :فصل المقال ص ٤٧.

٢١٧ ابن رشد: مناهج الأدلة ص ١٤٩.

نقده للصوفية: وأما الصوفية فرغم اختلاف طريقتهم عن طريق المتكلمين إلا أنسها ليست طريقة مركبة من مقدمات وأقيسة، فهي على أي حال مما لا يندرج تحت مقولة الفكر النظري، وأما قد دعانا القرآن إلى "النظر" فليست طريقة الصوفية المنودة وإذا فرضنا أن إماتة الشهوات التي يمارسها الصوفية في حياتهم شرط ضروري لصفاء الذهن استعدادا للنظر، فليست هي التي تفيد المعرفة بذاتها ٢١٨٨.

وقد نقد ابن رشد الصوفية في معرض دراسته لنظرية المعرفة وبحثه في مشكلة الاتصال. وهذا النقد قائم أساسا على منهجه الذي يستند إلى العقل <sup>٢١٩</sup> فابن رشد حين بحث في إدراك المجردات وفي العقل العملي والعقل النظري وذهب إلى أن المعرفة ترتكز على المقارنة الأساسية بين الوجود المحسوس والوجود المعقول ، والصعود من الأول (الجزئي) إلى الثاني (الكلي) نجده يدرس مشكلة الاتصال ويعرض لأراء كثير من المفكرين حولها وينقد نقدا عنيفا الاتصال الصوفي كطريق يزعمون انه يؤدي إلى كمال الإنسان.

ويتصور ابن رشد كمالا يقوم على العقل أساسا. فهو يقول: "وهذه حال من الإتحاد هي التي يرومها الصوفية. بيد أنهم لم يصلوها قط، إذ كان من الضروري في أصولها معرفة العلوم النظرية.. ولذلك كانت هذه الحال كأنها كمال إلهي للإنسان. فإن الكمال الطبيعي إنما هو أن يحصل له في العلوم النظرية الملكات التي عددت في كتاب البرهان".

ب ــ نقد ابن رشد للفلاسفة: ولم يكن نقد ابن رشد لفلاسقة الإسلام خاصة الفلرابي وابن سينا بأقل حدة من نقده للمتكلمين عامة والأشاعرة خاصة، بل هو أحيانا يجمعهم فسي كفة واحدة مع المتكلمين، وذلك لاتفاقهم في المنهج، وحدين يهاجمهم ابن رشد، فهو لا يهاجم جوهر فكر هم وفلسفتهم فحسب ، بل هو يهاجم الوسيلة التي يستخدمونها في الوصسول إلى حقائقهم، ويرى ان هذه الوسيلة لا ترقى إلى الأسلوب البرهاني الذي حث القرآن العلماء على استخدامه.

۲۱۸ السابق ص ۱٤۹.

٢١٩ د. محمد عاطف العراقي: المنهج النقدي في فلسفة ابن رشد ص ٨٧.

۲۲ ابن رشد: تلخیص كتاب النفس لأرسطو ص٩٥ وانظر د. عاطف المرجع السابق.

ويتساوى استخدام هذا المنهج الجدلي العقيم في فهم النصوص الدينية وفي فهم فلسفة المفكرين السابقين على الإسلام كأرسطو، من حيث أنه يسودي إلى نتسائج غير صحيحة. وخير شاهد على ذلك النتائج الباطلة التي انتهى إليها الفارابي في محاولته التوفيسق بين فيلسوفين هما على طرفي النقيض في رؤيتهما الفلسفية وفي البناء الفلسفي الذي يتبناه كل منهما، ونقصد بهما أفلاطون وأرسطو.

ونجد هجوم ابن رشد على الشيخ الرئيس وطريقته في الاستدلال التي لا تختلف في سيك نظره ، عن طريقة المتكلمين. يقول مثلا في "تفسير السماع الطبيعي": "إن الطريق الذي سلكه ابن سينا في إثبات المبدأ الأول هو طريق المتكلمين، وقوله دائمها وسط بيه المشائين والمتكلمين "٢٢١.

كما يؤكد ابن رشد نفس المعنى فى كتابه " تفسير ما بعد الطبيعة الأرسسطو" حيث يقول: "وقد غلط ابن سينا فى هذا غلطا كثيرا، فظن أن الواحد والموجود يدلان على صفسات زائدة على الذات. والعجب من هذا الرجل كيف غلط هذا الغلط وهو يعسمع المتكلمين من الأشعرية الذين مزج علمه الإلهي بكلامهم" ٢٢٢. أما كتاب ابن رشد "تهافت التهافت" فمعروف أنه يرد على الغزالي الذي جند نفسه فى كتابه "تهافت الفلاسفة" لبيان تتاقض وتسهافت آراء ابن سينا والفارابي اللذين اعتبرهما أبو حامد كناطقين باسم أرسطو.

ولكن ابن رشد فى كتابه هذا لا يرد على الغزالي دفاعا عن ابن سينا، بل بالعكس لقد كان هجومه على هذا الأخير أشد وأقوى، لقد كان هدفه من الكتاب، كما يصرح هو نفسه، أن يبين أن الأدلة التى عارض بها الغزالي الفلاسفة مثلها مثل الأدلة التى حكاها عن ابسن سينا "ليست لاحقة بمراتب البرهان" "٢٢٠.

٢٢١ د.عبد الرحمن بدوي: التراث اليوناني في الحضارة الإسلامية ص ٢٨٥ دار النهضة العربية عام ٩٦٥ م.

۲۲۲ ابن رشد: تفسير ما بعد الطبيعة لأرسطو ص ٣١٣.

٢٢٢ ابن رشد: تهافت التهافت ج ١ ص ٨٢ تحقيق د. سليمان دنيا دار المعارف عام ٩٦٥م.

واضح، إذن، أن ابن رشد يجمع ابن سينا والغزالي وسائر المتكلمين في كفة واحدة، ويتهمهم جميعا بأنهم لا يستعملون الطرق البرهانية، وإنما يعتمدون طريقة في الاستدلال لا تبلغ مرتبة اليقين في القضايا الفلسفية ٢٢٠.

ويتطرق ابن رشد في عدة مواضع من مؤلفاته إلى أهم مآخذ أرسطو على أفلاطون، وينتصر له في حملته على الأفلوطينية عامة من (الذين يضعون هذه الكليات أي المثل الأفلاطونية جواهر قائمة بنفسها مفارقة) لما يثيره هذا القول من إشكالات يستحيل عليه الانفصال عنها أولا، ولأنه لا يجدي قتيلا في تأويل معرفتنا بالأشياء الجزئية أو الدلالة على وجودها، مادام ذلك الوجود جزئيا في جوهره ثانيا، ولأن أدلتهم عليه لا تخرج عن الأقول الشعرية النغوية التي تستعمل في تعليم الجمهور ثالثاً "٢٥٥.

٢- نقد المنهج التشبيهي: والذي أدى بالفارابي وابن سينا، بل الغزالي وبسائر المتكلمين إلى مثل هذه النتائج الخاطئة، هو استخدامهم نمنهج متهافت ويؤدي اسستخدامه إلى التشويش على الفلسفة والدين جميعا. فالمنهج الذي اعتمده كل من ابن سينا والفارابي في عرضه للقضايا الفلسفية هو فعلا نفس طريقة المتكلمين وبالأخص "طريقة المتقدميسن" منهم على حد تعبير (ابن خلدون) في مقدمته فيما بعد.

فالأساس المنهجي المنطقي الذي قامت عليه العلوم العربية الإسلامية هذه هو "القياس" باصطلاح النحاة أو "الاستدلال بالشاهد على الغائب" باصطلاح المتكلمين. وتكاد تتحصر آلية هذا (القياس) في البحث عن قيمة ثالثة تكون جسرا بين الشاهد والغائب، أو بيان المقيس والمقيس عليه أو بين حكم معلوم وحكم مجهول، حتى يتسنى الانتقال من الأول إلى الثاني، أي تحديد حكم الشاهد على الغائب. هذا الجسر هو ما يسميه النحاة والأصوليون بـــ(العلـة) ويسميه المتكلمون بــ(الدليل) وهو يناظر كما لاحظ الغزالي نفسه، الحد الأوسط في القياس الأرسطى".

٢٢٤ د. محمد عابد الجابري: المدرسة الفلسفية في المغرب والأندلس ص ١٠٥.

۲۲۰ ابن رشد: جوامع ما بعد الطبيعة من ص ٤٨ ــ ٥٦ حيدر آباد الدكن بالهند عام ١٩٤٧م.

۲۲۱ ابن رشد :تهافت التهافت ج۲ ص ۷۸۰.

إذن فالمنطق الإسلامي في مختلف العلوم لا يهدف إلى البحث عن النتيجة كما هو في القياس الأرسطي، بل كان هدفه البحث عن الحد الأوسط، ذلك لأن النتيجة معطاة سلفا، وهي الحكم الشرعي الوارد في القرآن أو السنة بالنسبة للفقه، والنص القرآني بالنسبة للمتكلمين، والنص اللغوي بالنسبة للنحاة. ولكن إذا كانت آلية هذا الاستدلال (الاستدلال بالشهامات على الغائب) واحدة بالنسبة للنحو والفقه والكلام، فإن الأساس الذي يبني عليه هذا الاستدلال هناك.

إن قياس الكل على البعض، استقراء ناقص، والاستقراء لا يصبح منهجا علميا في البحث إلا إذا تمكن الباحث من تأسيسه أو تبريره. هذا ما يقوله المناطقة المعاصرون، وهذا ما تتبه إليه علماء الإسلام في الفكر الإسلامي.

ولكن إذا كان النحاة والأصوليون قد أسسوا هذا الاستدلال الاستقرائي على مبدأ تواضعوا عليه وهو أن كلام العرب مبني على قانون واحد مطرد وهو خفة النطق على اللسان أو "جلب المصلحة ورفع المضرة كقاعدة أصولية جعلهم يتجنبان السقوط في الخلافات التي لا حصر لها والتي يوقع فيها عادة قياس الجزء على الجزء أي الغائب على الشاهد في البحث والمناقشة مما جعل كل واحد ينطلق من تضمين الشاهد ما يخوله له القياس الغائب عليه.

وهذا ما يمكن أن نتبينه في برهان الأشاعرة على حدوث العالم، وقد عرف الغزاليي هذا النوع من الاستدلال ٢٢٧ وأدرك ضعفه بل شططه ودعيا إلى استسخدام طريقية المتأخيرين، وإن كان يستعمله في الرد على الفلاسفة مبررا اللجيوء إليه بأنه يريد التشويش عليهم وإيطال أقاويلهم.

" نقد نظرية الفيض: ثم ينقد ابن رشد نظرية الفيض والصدور والتى تمثل جوهر المدرسة المشائية العربية، فينكر أن يكون لأرسطو صلة به، فالفيض "شيء لا يعرفه القوم" أى أرسطو والمشائين اليونان، وتعود تبعة ترويجه بين العرب إلى الفارابي وابسن سينا وأتباعهما "الذين غيروا مذهب القوم في العلم الإلهى حتى بات ظنيا" ٢٢٨.

۲۲۷ انظر د. محمد عابد الجابرى: المدرسة الفلسفية في المغرب والأندلس ص ١٠٥، ١٠٦.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۲۸</sup> ابن رشد :تهافت التهافت ص ۱۸۲.

ورفض ابن رشد لهذا النظرية ينبع من كونه لا يجد مبررا عقليا واحدا لها أو حتى تأييدها عند من ذهبوا إليها، لأنه لا يجوز القول بالصدور أو الفيض عن محرك ٢٠٠٠. وهدذه الحجة لها وجاهتها إذا أخذنا في الاعتبار قول ابن رشد بأن الله تعالى عندما يخترع الموجودات إنما يكون ذلك بتحريكها من القوة إلى الفعل، وكذلك إذا أخذنا في الاعتبار ذهابسه للقول بأن الله تعالى يخترع الأسباب بمعنى أن هذه الموجودات تتواجد عن بعض عن طريق السبب والمسبب.

ولا يجوز أن يقال عن الأسباب أنها مفيضة لمجرد أنها علل للمسببات الناتجة عنها، كذلك لا يمكن القول عن الله تعالى أنه مفيض لمجرد الأسباب لأن الإقاضة لا تكون إلا فسى الخلق أي يخلق الموجودات دفعة واحدة بلا فترة زمنية يحدث فيها توقه أو انقطاع عن الفيض، ولما كان تعالى يخلق أسباب الموجودات بفعل التحريك فلا يجوز أن ينسب إليه القول بالفيض.

وقد اعتمد ابن رشد فى رفضه لفكرة الفيض على فكرة أرسطو فى الإيجاد، وإن كان قد اختلف معه فى أن إله أرسطو كان علة غائية فقط بينما إله ابن رشد كان علة فاعلة وغائية أيضا لأنه الصانع الوحيد لهذا العالم، وإن كان فعله يعتمد على المادة، وكان هذا الخلاف من جانب ابن رشد هو محاولة منه للتوفيق بين مفهوم الله عند أرسطو ومفهوم الله السذي يتقبق والعقيدة الإسلامية الاسلامية.

ونجد ابن رشد يصف نظرية الغيض بأنها "كلها خرافات وأقاويل أضعف من أقساويل المتكلمين، ويكشف عن أساسها المنطقي المنهجي - فيردها هي الأخرى إلى قياس الغائب على الشاهد، تلك الآلية التي أشرنا إلى رفضه لها من قبل ولذلك يقول: "إن فلاسفة الإسلام لما سلموا لخصومهم أن الفاعل الذي في الغائب كالفاعل الذي في الشاهد، وأن الفاعل الواحد لا يصدر عنه إلا فعل واحد، وكان الأول عند الجميع واحدا بسيطا، عسر عليهم (فهم) كيفيسة صدور الكثرة عنه".

۲۲۹ ابن رشد: تفسير ما بعد الطبيعة ج٣ ص ١٤٩٧ ، ١٤٩٨.

۲۲۰ السابق ج۳ ص ۹۱، ۹۲، وتهافت التهافت ص ۸۱.

٢٠٠ د.نبيلة زكري زكى: ابن رشد والمؤثرات اليونانية في فلسفته الإلهية ص ٢٧٧ الكتاب التذكاري.

وهذا في نظر ابن رشد خطأ فادح "لأن الفاعل الواحد الذي وجد في الشاهد يصدر عنه فعل واحد، ليس يقال مع الفاعل الأول لاشتراك الاسم، وذلك لأن الفاعل الأول مطلق، والدي في الشاهد فاعل مقيد. والفاعل المطلق ليس يصدر عنه إلا فعل مطلق، والفاعل المطلق ليس يختص بمفعول دون مفعول "٢٣٢.

ومن هنا يتبين لنا الأساس العقلاني الذي يرفض ابن رشد بناء عليه نظرية الفيض والصدور والتي تشكل القاعدة "الأبستمولوجية" للفكر النظري الفلسفي الشرقي السابق على ابن رشد، والذي يري بعض الباحثين "٢٠ فيه مظهرا ارتداديا جعلها مشدودة إلى السوراء إلى مدرسة حران خاصة، والتي لقيت دورا كبير الأهمية في توجيه الفلسفة الإسسلامية توجيها حاسما نحو نوع من التصوف العقلي، أي التصوف النظري المؤسس على التأمل العقلي، في مقابل نوعين آخرين من التصوف الوجداني كما هو متمثل عند الحلاج، والتصوف العلمي المبنى على الزهد لدى أهل السنة والجماعة.

ولا ينبغي أن ننسى كثيرا من نظريات ابن سينا المرفوضة من قبل ابن رشد والتي وجه إليها كثيرا من النقد معتمدا على العقل البرهاني "ففي مجال الطبيعة فإنه يرفيض أن يكون الجسم هو الجوهر على شكل هيولى -جسماني- إن التحديد -التعريف- الذي يقدمه للقوة والفعل متناقض، وكذلك يظهر التناقض في التعريف الذي يعطيه لدائرة إقليدس، كما يبدو أيضا في أفكاره حول الاتحاد والتعدد، وفي أن الأجرام السماوية لا تتمتع بأي اندفاع طبيعي غير حي.

وأيضا يعارض ابن سينا فى أن إثبات وجود الله لا يمكن الوصول إليه ببراهين فيزيائية، بل ببراهين ميتافيزيقية، وأن كل علم يفرض وجود موضوعه، لذا فإن الميتافيزيقا تستلزم إثبات وجود موضوعها فى عالم سابق وكذلك فمن خاصية الفيزياء إثبات الوجسود من المادة نفسها. وكذلك فإنه لا يقر بأن تكون العلاقة بين الأجسام موضوعة الميتافيزيقا، وأن الوجود والاتحاد هما عرض وماهية.

۲۲۲ ابن رشد: تهافت التهافت ج۱ ص ۲۹۸.

٢٢٢ د. محمد عابد الجابري: المدرسة الفلسفية في المغرب ص ١٤٧.

ويرفض ابن رشد كذلك أن يكون للأفكار تأثير كونى أو أن العقول المفارقة مسؤودة بالخيال، وأن مذهب واهب الصور يعني رفض السبب الطبيعي ٢٣٠٠. ويقول ابسن رشد إن تصنيف ابن سينا للموجودات بأنها ضرورية بالذات، وممكنة بالذات، وضرورية بغيرها، ما هي إلا تأكيدات بلاغية، حيث أن الممكن بالذات لا يمكن أن يتحول إلى ضروري بغيره ٢٠٠٠.

وأخيرا لا يقبل النظرية التى تتعلق بخلق هذا العالم فى مكسان مسا مسن الفسراغ اللانهائي، أو نظرية الرجل السابح -فى الفراغ - لكى يؤكد وجود شيء طبيعته واضحة بذاتها ٢٠٠٠. ومن المآخذ الفرعية التى يأخذها على ابن سينا قوله إن وجود المادة يتبرهن فى العلم الإلهى دون العلم الطبيعي، ويعتبر وجود الطبيعة بينا خلافا لقول ابن سينا بافتقاره إلى دليل ٢٠٠٠.

وكذلك يأخذ عليه قوله إن إثبات السبب الهيولاني والمحرك الأقصى هو من اختصاص العالم الإلهي دون العالم الطبيعي، ويعزو إلى هذا الغلط "المعاندات" التي عانده بها أبو حسامد في كتابه " التهافت" ٢٢٨.

فالعالم الإلهي عنده يتسلم وجوده عن العالم الطبيعي، وبناء على ذلك يشرح الجهة التى يكون بها المحرك الأقصى محركا للأجرام السماوية ومه يليها من موجودات. وهكذا فسهناك الكثير من النقد الفلسفي، الذي وجهه ابن رشد إلى المدرسة المشائية العربية، خاصة الفارابي وابن سينا، ونحن لا نستطيع متابعته في كثير من الموضوعات التي يعرض لها، ويكفى هذا القدر لتوضيح الكيفية التي حاول بها ابن رشد تأسيس منهجا عقليا نقديا يقوم بدور الفحص والتمحيص لكل الافكار الكلامية والفلسفية السابقة من أجل بناء صرح المعرفة الفلسفية علسى أسس عقلية نقدية.

TT سلفادور غوميت: ابن رشد و الموسوعة الفلسفية العربية في الشرق الإسلامي ص ٣٧١ ندوة ابن رشد.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۲۰</sup> ابن رشد: تفسیر ما بعد الطبیعة ج۳ ص ۱٤۹۸، ج۲ ص ۲۸۲ وقارن النجاة ص ۲۸۱ مصر عام ۱۹۳۸.

ابن رشد: جوامع ما بعد الطبيعة ص ٥، وتفسير ما بعد الطبيعة ج٣ ص١٦٣٢.

۲۲۷ ابن رشد جوامع السماع الطبيعي ص ۱۸.

۲۲۸ السابق ص ۵.

وإذا كنا نهتم بمنهج ابن رشد النقدي، فلسنا نهتم بهذا المنهج لحاجتنا لخوض نفس المعارك التي خاضها ابن رشد مع المتكلمين السابقين والفلاسفة الغابرين، فإننا قد تجاوزنا عصرهم ومشكلاتهم ومن هنا فمضمون فكر ابن رشد تتصدره قيمته التاريخية، أما قيمت المعاصرة فهي كونه رمزا لمواجهة ما زالت معادلتها قائمة، ولذلك لا يمكن البرهان علي بعث ابن رشد كمضمون فكري، بل كنموذج وأسلوب مواجهة نحن في أمس الحاجة إليه في عصرنا المتميز بالنقد ومناهجه، من أجل تدشين أرضية صالحة ثقافيا للاختلاف والذي يمثل ثراء الفلسفة في عمقها وتميزها.

وبدون رؤية نقدية -حوارية- يصعب تصور ظهور أي نسوع من (الاختسلاف) فالاختلاف المطلوب هو: الانفصال الرمزي عن الآخر بما يمكن من رؤيته بوضوح كساف، وهو في الوقت نفسه انفصال رمزي عن الذات بما يمكسن من مراقبة أفعالها وضبط تصوراتها.

ذلك أن التطابق الكلي مع الذات يولد نوعا من العماء الخطير الذي لا يقل عن الانقطاع التام عنها ٢٢٩.

هذا الاختلاف المطلوب والذي سيتحقق نتيجة تبنى مناهج نقدية مثل منهج ابن رشد يؤدي إلى بناء هوية ثقافية متماسكة، ثرة، خصبة، ومعاصرة في آن واحد. هذا الاختلاف هو المرشح لأن يدفع ثقافتنا من واقع التطابق والتكرار إلى أفق التنوع والإبداع.

۲۲۹ عبد الله إبراهيم: مستقبل الفكر الفلسفي العربي في عالم متغير ص ٤٦، مجلة نزوى العمانية، العدد ١١ يوليو عام ١٩٩٧م.

#### الغطل السادس

## المقيقة وتعدد الرؤية

وحدة الحقيقة الدينية والفلسفية كانت مطلبا أساسيا في فلسفة ابن رشد، تمكن بآلياتــه العقلانية من البرهنة عليها في كتابين من أهم كتبه وهما فصل المقال و مناهج الأدلة ، وعلــي الرغم من أن مسألة التوفيق بين العقل والنقل أو الفلسفة والدين، كانت من المسائل التي شغلت كثيرا من فلاسفة الإسلام ومفكريه، إلا أن ابن رشد كان من أبرز مــن قدمــوا لــها حلـولا واضحة ومحددة بشكل يقنع العقل ويطمئن القلب.

قد يقال إنه لم يأت بمشروع جديد لأنه تناول المشكلة نفسها التي اهتـــم بــها معظــم الفلاسفة المسلمين قبله منذ الكندي إلى ابن طفيل، وهي مشكلة التوفيق بين الدين والفلسفة ''.

وقد يقال إن هذه المشكلة هى المحور الذي تدور عليه الفلسفة المدرسية فنستنج من ذلك أنه لم يخرج عن حلقة وقع تجاوزها، هنا يجب أن نتذكر ما قلناه سابقا من أن الفلاسفة كثيرا ما يتناولون المشكلة نفسها، وإن طرافتهم تكمن في طريقتهم التحليلية، وفكى قوة استدلالهم، وفي الرؤية الجديدة التي يقدمونها، وفي التقدم بأفكارهم إلى نهايتها المنطقية.

وهذا كله ما فعله ابن رشد حينما تناول هذه القضية، حيث لم يقتصر على معالجتها في أفق محدود ومرتبط بظرف معين، بل نظر إلى المستقبل في بُعده الكامل. وطـــرح المشــكلة بالنسبة لعصره وبالنسبة لمن سيأتي بعدنا حيث وضعها في إطار فلسفي حقيقي يتجاوز الآنـــي ويشرئب إلى الجوهر الثابت.

وعلى الرغم من أن فلسفته عكست متطلبات عصره وبينته التقافية والفكرية استطاعت في آن واحد أن تستكنه المشكل في عمقه وأن تعريه من عواضه وتطرحه كمشكل إنساني، ان يفتأ المفكرون في بينات ثقافية واجتماعية مختلفة يطرحونه حتى الآن.

The Roched , p . 15 هذا مثلا ما ذكره جوني في كتابه 15 هذا مثلا ما ذكره جوني في

هذه الرؤية المستقبلية التي نحن في أشد الحاجة إليها، وخاصــة بعــد ظــهور علــوم المستقبليات، صبغت فلسفة ابن رشد في كثير من جوانبها، وأضفت بعــدا إنســانيا وعالميــا عليها.

ولا أدل على ذلك من الباحث "جوينى" نفسه الذي يعترف فى كتابه "ابن رشد" أن هذا الأخير قد سبق "باسكال" إلى فكرة التقدم العلمي حينما قال ''': "وإذا تقرر أنه يجب بالشرع النظر فى القياس العقلى وأنواعه كما يجب النظر فى القياس الفقهي، فبين أنه إن كان لم يتقدم أحد ممن قبلنا بفحص عن القياس العقلي وأنواعه، أنه يجب علينا أن نبتدئ بالفحص عنه، وأن يستعين فى ذلك المتأخر بالمتقدم حتى تكمل المعرفة به، فإنه عسير أو غير ممكن أن يقف واحد من الناس من تلقائه وابتداء على جميع ما يحتاج إليه من ذلك".

وقد جاء باسكال بعد ابن رشد بخمسة قرون ليشبه الإنسانية برجل واحد يكبر ويشيخ باستمرار وهو يتعلم ويلتقط التجارب، وسنجد التقاءات أخرى مع "ديكارت" و"ليينتز" و"كانط".

هذه الرؤية العالمية للحقيقة نجدها تسم كثيرا من المشكلات التى يعرض لسها ابسن رشد، حيث أنه يعالج كثيرا من مشكلاته الفلسفية بسدا مسن مبادئسها واسسسها العقليسة والمنطقية، وانتهاء بنتائجها المنطقية والفلسفية. ولا غرابة بعد ذلك أن نجد أصداء معالجاته الفلسفية تظهر عند كثير من المفكرين الغربيين بدأ من القرن الثالث عشر وحتسى العصور الحديثة، وتلقى بكثير من الحركة والحيوية في فلسفات يهودية أو مسيحية سسواء عند من تأثر بها أو من حاول مقاومتها ومحاربتها.

وتأتى أهمية معالجة ابن رشد لهذه المشكلة أن عصرنا قد بدأ ثانية يحاول أن يستعيد تلك الوحدة المفقودة بين العلم والدين، بعد عدة قرون استغرق فيها العقل الإنساني في فتوحات علمية غير مسبوقة أخذت عليه أقطار نفسه، وظن أنه يمكن الاستغناء عن الدين والاكتفاء بالعلم ونظرياته.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۱۱</sup> المرجع السابق ص ۲۳ نقلا عن د. محمد زينير: ابن رشد والرشدية في إطارهما التاريخي. ص ٤٣ ، ٤٤ ندوة ابن رشد في الغرب الإسلامي.

هذا اليقين الذي غشى كثير من العقول فى قرنين ماضيين بدأ يهتز الآن، خاصة بعد أن أصبح الواقع العلمي يدفع العلماء أن يغيروا باستمرار نماذجهم العلمية مثل تغيير السيارات فى مدينة "ديترويت" الأمريكية على حد تعبير أحد العلماء ٢٤٦ مما يؤدي إلى اعتبار نظريات الأجيال الماضية تقريبية أو نظريات عفى عليها الزمن أو هي نظريات خاطئة من الأساس.

فى الوقت الذي يوفر فيه الدين برد اليقين، ويبعث فى باطن الإنسان دفئ الأمل فسى خلود غير مقطوع، مما دفع أحد العلماء المحدثين إلى القول بأن على العلماء المتشككون: أن يعترفوا بأن الحنين إلى التجربة الدينية ليس سلوكا منحرفا تافها للقاصرين عقليا، ولكنه جزء عميق التجذر فى القلب الإنساني السليم. فسواء ظهر هذا على شكل بحث عن تناسق رفيع فى الكون وقوانين يثبت دقتها علم الرياضيات أو كعقيدة فى العنصر الإلهي فسى شستى الاشكال وياسماء مختلفة، فإن التعطش إلى العالم الماوراني هو جسزء كبير مسن التفكير الإنساني الذي لم يقع هدمه من الأساس .

فالأمر يشبه هذا إله فولتير، فإذا لم يكن هذاك معنى وهدف للكون، فإنه يجب خلقهما من أجل السلامة العقلية للبشرية، فما بالنا والنظام والنتاسق يكشف عن هذا المعنى وذلك الهدف، وأي نسق فكري ينكر هذه الأشياء هو عدو أكثر منه صديق للإنسان، فالعلم كنسق اعتقادى يجب أن يأخذ بعين الاعتبار هذا الواقع البسيط للتجربة.

وما بالنا أيضا وابن رشد الفيلسوف العقلاني قد تزود بذخيرة ضخمة من الإيمان وشكلت العلوم الدينية وجدانه وتولى وظائف دينية كالقضاء، كان فيها يحكم بين الناس بضمير القاضي، ويعدل بينهم بإحساس المؤمن.

ولذلك لم يكن غريبا عليه أن يسعى إلى المنابع الأولى التى يصدر عنها كل من العقل والإيمان والتى منها يغترفان، خاصة وان الربط بين الحكمة والشريعة أو بين القيسم الدينية والفلسفية يوحد داخليا بدل أن يدفع به إلى مهاوي التمزق والتأزم والانقسام، فيشعر بأن سايعتقده لا ينكره في أي شيء، ويصبح ذلك الربط ليس أمرا مفتعلا ومتكلفا، بل هو مشروع

۲۲۲ فردار جاف رمانVaradaraja V. Raman عودة الوفاق بين الدين والعلم ترجمة د. محمود الزواوي، مجلة الثقافة العلمية العدد ٨١ الكويت مارس عام ١٩٩٧م

طبيعي وضروري تحتمه الفطرة الإنسانية السوية ويدفع إليه إسلام مطبوع علم أنمه ديمن الفطرة.

فإذا كان الدين طريقا لمعرفة الله تعالى والاتصال به، فإن الفلسفة كذلك طريق لبلوغ الهدف نفسه. وهذا ما عبر عنه ابن رشد بلغته الفلسفية الموثقة حيث يقول: "إن فعل التفلسف ليس شيئا أكثر من النظر في الموجودات واعتبارها من حيث دلالتها على الصانع أعنى من جهة ما هي مصنوعات، فإن الموجودات إنما تدل على الصانع لمعرفة صنعتها، وأنه كلما كانت المعرفة لصنعتها أتم، كانت المعرفة بالصانع أيضا أتم تعترفاً.

فالعقل هنا يعاد له اعتباره به كوسيلة لمعرفة الطبيعة وما وراء الطبيعة، لكن منهاجه يختلف عن منهاج الدين، لأنه ينطلق من المخلوقات لمعرفة الخالق، ومن المصنوعات لمعرفة السانع، أي أنه يجعل من معرفة الدنيا سبيله لمعرفة الله الذي يقع في نهاية عملية استدلالية منطقية.

فى حين أن الدين ينطلق من الإيمان بالله نحو معرفة الخليقة لنعود منها متأكدين بدلائل استقرائية عن وجود الله. وكما هو معروف فإن الشرع قد دعا إلى اعتبار الموجودات بالعقل، وتطلب معرفتها به، وذلك بين من كثير من الآيات مثل قوله تعالى: "فساعتبروا يسا أولسي الأيصاد "أنا".

وهذا نص على وجوب استعمال القياس العقلي أو العقلي والشرعي معا. مثـل قولـه تعالى: "ولم ينظروا في ملكوت السموات والأرض وما خلق الله من شيء". " وهو نـــص بالحث على النظر في جميع الموجودات. ومثل قوله تعالى: "أقلا ينظرون إلى الأبــل كيـف خلقت وإلى السماء كيف رفعت "٢٤٦.

۲۴۲ ابن رشد: فصل المقال ص ۲۳.

٢٤٤ سورة الحشر آية ٢.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۱۰</sup> سورة الأعراف أية ١٨٥.

٢١٦ سورة ال عمران أية ١٩١.

إلى غيرها من الآيات التى تحث على استعمال العقل والاعتبار بالفكر، وإذا كان الاعتبار في نظر ابن رشد ليس شيئا أكثر من استنباط المجهول من المعلوم واستخراجه منه والقياس، فواجب أن نعمل نظرنا في الموجودات بالقياس العقلي ٢٤٧.

فإذا اعترض بعض الفقهاء الجامدين بأن استعمال العقل بهاته الصورة بدعة أجابهم ابن رشد: "وليس لقائل أن يقول إن هذا النوع من النظر في القياس العقلي بدعـــة إذ لم يكن في الصدر الأول، فإن النظر، أيضا، في القياس الفقهي وأنواعه هو شــيء استنبط بعد الصدر الأول، وليس يُري أنه بدعة، فكذلك يجب أن نعتقد في النظر في القياس العقلي"٢٤٨.

ويدعو ابن رشد إلى تلمس معرفة القياس العقلي وأنواعه عند الفلاسفة القدماء (وهسو يعنى بذلك أرسطو) حتى وإن كانوا على غير ملة الإسلام فيقول: "وإن كان غيرنا قد فحسص عن ذلك، فبين أنه يجب علينا أن نستعين على ما نحن بسبيله ، بما قاله من تقدمنا في ذلسك. وسواء كان ذلك الغير مشارك لنا أو غير مشارك في الملة، فإن الآلة التي يصح بها التزكيسة لا يعتبر في حتمية التزكية بها كونها آلة لمشارك لنا في الملة أو غير مشارك إذا كانت فيسها شروط الصحة" ١٤٠٩.

لكن هذا مشروط في نظرنا بشرائط البرهان "ننظر في الذي قالوه من ذلك وما أثبتوه في كتبهم، فما كان منها موافقا للحق قبلناه منهم، وسررنا به، وشكرناهم عليه، وما كان منها غير موافق للحق نبهنا عليه، وحذرنا منه وعذرناهم".

ومن هنا يتبين لنا أهمية دراسة الفلسفة ومناهجها العقلية التي نحن في أشد الحاجة اليها، خاصة وأنها والدين يلتقيان في هدفهما الذي هو اعتبار الموجودات للعسندلال على الصانع، بل إن النظر في كتب القدماء واجب بالشرع، إذ كان مغزاهم في كتبهم، ومقصدهم هو المقصد الذي حثنا الشرع عليه، وإن من نهى عن النظر من كان أهلا فيها، فقد صد

۲۲۷ این رشد: فصل المقال ص ۲۲.

۲٤٨ ابن رشد: فصل المقال ص ٢٧.

۲۴۱ السابق ص ۲۲.

۲۰۰ السابق ص ۲۸.

الناس عن الباب الذي دعا الشرع منه الناس إلى معرفة الله، وهو باب النظر المؤدي إلى معرفة معرفته حق المعرفة، وذلك غاية الجهل والبعد عن الله المعرفة،

ويضرب ابن رشد مثلا واضحا للمتخوفين من دراسة الفلسفة والاستعانة بأساليبها العقلية بقوله: "إن مثل من منع النظر في كتب الحكمة من هو أهل لها من أجل أن قوما من أراذل الناس قد يظن بهم أن ضلوا من قبل النظر فيها مثل من منع العطشان شرب الماء البارد العذب حتى مات من العطش، لأن قوما شرقوا به فماتوا... فإن المسوت عن الماء بالشرق أمر عارض، وعن العطش أمر ذاتي وضروري ٢٥٠٠.

وإذا كانت الشريعة الإسلامية بصفة خاصة تدعو الناس إلى معرفة الله -التـــى هـى السعادة الحقيقية- فإنهم مازمون بطلب هذه المعرفة، لكننا نعلم من ناحية أخــرى، أن النـاس متفاوتون فى مستوياتهم الإدراكية يقول ابن رشد: "إن طهاع الناس متفاضلة فى التصديـــق، فمنهم من يصدق بالأقاويل الجدلية... ومنهم مــن يصــدق بالأقاويل الخطابية "٢٥٣.

ويرى ابن رشد أن من مزايا الشريعة الإسلامية أنها احتوت على هذه المناهج الثلاثسة التى تشمل الناس جميعا وذلك صريح في قوله تعالى: "دع إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة، وجادلهم بالتي هي أحسن "٢٥٠٠.

ومن الجدير بالذكر هنا أن ابن رشد يقرر أن كل منهج من هذه المناهج السابقة يرضى أصحابه ويصل بهم إلى التصديق المطلوب، إلا أنه يحذر من "خلط المناهج" مع طبقات الناس الثلاثة فلا ينبغي أن يقدم للجمهور الذي يقنع بالمنهج الخطابي عناصر من المنهج الجدلي، فضلا عن مفاهيم التأويل التي لا يحتملها عقله، "فإن هاهنا تأويلات لا يجب أن يفصح بها، إلا لمن هو من أهل التأويل، وهم الراسخون في العلم" ".

۲۵۱ السابق ص ۲۸، ۲۹.

۲۰۲ ابن رشد: فصل المقال ص ۳۰.

۲۵۲ السابق ص ۳۱.

٢٠٠ سورة النحل آية ١٢٥.

٢٠٥ ابن رشد: فصل المقال ص ٣٣.

فالجمهور ينبغي أن يلتزم ظاهر الشرع والنصوص القرآنية، ويترك البحسث عن التأويل، لأنه غير مؤهل عقليا وفكريا بمتابعة تلك التأويلات.

ومن هنا يأخذ على الغزالي تصريحه ببعض هذه التأويلات التي يرى أنه لا ينبغي أن يصرح بها للجمهور، على الرغم من أن الغزالي نفسه قد وضع عدة مؤلفات قصرها على الخاصة دون الجمهور "كالمضنون به على غير أهله" و المضنون الصغير"، بل إنه في آخر حياته وضع رسائل لإبعاد العامة عن الاشتغال بمثل هذه المشاكل العقائدية مثل كتابه "إلجسام العوام عن علم الكلام".

ولذلك يرى ابن رشد كما رأى الغزالى فى كتبه الأخيرة أن العامة عليهم أن يتمتعـــوا بصريح الإيمان ويركنوا إلى الاهتمام بالفضيلة والممارسة الدينية، فهى أهدى لهم سبيلا.

أما التأويل -وسنتناوله بعد قليل- فيقتصر الأمر فيه على الخاصة فقط حيث أنهم لا يقتعون بالأدلة الخطابية أو الجدلية التى يقنع بها المتكلمون من أشساعرة ومعتزلة، بسل يرومون طرق البرهنة وأساليبها العلمية تلك الطرق سيؤسسها ابن رشد على مبادئ عقلية راسخة، خاصة وأنه يذهب إلى أنه ما من موضع في الشريعة جاء ظاهره مخلفا لأحكام الدلالة في اللغة العربية، يقول ابن رشد: القياس البرهائي، إلا وهو يقبل التأويل تبعا لأحكام الدلالة في اللغة العربية، يقول ابن رشد:

ونحن نقطع قطعا أن كل ما أدى إليه البرهان، وخالفه ظاهر الشرع، أن ذلك الظاهر يقبل التأويل على قانون التأويل العربي. وهذه قضية لا يشك فيها مسلم، ولا يرتاب فيها مؤمن، وما أعسظم ازدياد اليقين بها عند من زاول هذا المعنى وجربه، وقصد هذا القصد من الجمع بين المعقول والمنقول" " " .

أما السبب في ورود الشرع محتويا على الظاهر والباطن، فهو كما يقول ابن رشد اختلاف نظر الناس، وتباين قرائحهم في التصديق. والسبب في ورود الظواهر المتعارضة فيه، هو تتبيه الراسخين في العلم على التأويل الجامع بينها. وإلى هذا المعنى وردت الإشارات في قوله تعالى: "هو الذي أنزل عليك الكتاب فيه آيات محكمسات همن أم الكتساب وآخر

٢٥٦ ابن رشد: فصل المقال ص ٣٣.

متشابهات. فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابة منه ابتغاءالفتنة وابتغاء تأويلسه، وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم ٢٥٠٠.

ومن هنا فالشريعة في نظر ابن رشد تحتوي على ظاهر وباطن، والناس إزاءها ثلاثـة أصناف: من لا يرضيهم إلا منهج البرهان، وهم الحكماء والفلاسفة. ومن يقنعون بالموعظـة الحسنة والإرشاد الخطابي وهم العامة. ومن يفضلون طريق الجدل وهـم المتوسطون بيـن هؤلاء وأولنك.

ومن مزايا الدين الإسلامي أنه اشتمل على هذه المناهج الثلاثة رعايسة لمستويات الناس المختلفة. والغاية من الدين والفلسفة في نظر ابن رشد، ليست شسيئا آخسر غيير الفضيلة العلمية، عن طريق حض الناس على السلوك الفاضل مباشرة، وذلك ما يقوم بسه الدين مستخدما أساليب الترغيب والترهيب أما الفلسفة فهي تطلب الفضيلة العلميسة عسن طريق المعرفة النظرية التي تدفع صاحبها إلى السلوك الفاضل.

فإذا نظرنا إلى ما يهدف إليه الدين وما تهدف إليه الفلمغة وجدنا هدفا واحدا، ولا يقول بتعارضهما إلا من "لم يقف على كنههما" ولذلك فالقول الذي يحرم الفلمغة باسم الدين هو قول مبتدع في الدين لا من أصله، والقول الذي يهاجم الدين باسم الفلمغة هو قسول مبتدع في الفلمغة، أي تأويل خاطئ لها. وكيف يمكن أن يحرم الدين الفلمغة أو تسهدم الفلمسغة الدين وكلاهما يطلب الحق نفسه.

وإن كانت فى الدين أمور لا يستطيع العقل إدراكها ومعرفتها، لأنها تخص عالم الأمر وعالم الألوهية المغيب عن الإنسان ، فليس أمام الفكر إلا التسليم بها دون أن يوقع بينهما وبين عالم الشهادة مشابهة أو تماثل، لأن للفلسفة مجالها وحدودها، وللدين مجاله وحدوده، وإن كانت الحقيقة فى ذاتها واحدة ولكنها تختلف من جهة الرؤية الموجهة إليها أو المنظور الذي تقع فيه تلك الحقيقة.

ومن هنا يمكننا أن ندرك أنه على الرغم من وحدة الحقيقة، ووحدة الهدف في الدين والفلسفة الا أن البناء الديني في نظر ابن رشد يختلف عن البناء الفلسفي، لأن لكل منهما

٢٥٧ سورة ال عمر ان أي

مبادئ خاصة به، وإذا كانت مبادئ الفلسفة يضعها العقل، وتتغير بتغير مستوى قدرة العقل مما يجعلها نسبية، فإن فى مبادئ الدين علاوة على تلك التى تطابق مبادئ العقسل "أمسور الهية تفوق العقول الإنسانية، فلابد من أن نعترف بها مع جهل أسبابها" ٢٥٨.

وهكذا فكما أننا مضطرون إلى الأخذ بالظاهر في كثير من العبادات دون أن ندرك المقصود منها مثل الإقطار في رمضان عند مغيب الشمس مثلا فنحن مضطرون كذلك إلى الأخذ بالظاهر في كثير من الأمور العقدية في الدين. يقول ابن رشد: "ولعل الظاهرية في الأمور العلمية" (النظرية العقدية) أسعد حالا من الأمور العملية" أمور العبادات.

ومن هنا يتضح أن ابن رشد يقول بحقيقة واحدة ، وإن اختلف المنظور بالنسبة إليها، وهو ما يؤكده باحث معاصر بقوله: "إن ابن رشد لا يقول ب(حقيقتين) إحداهما للخاصة والأخرى للعامة، كما يزعم بعض الكتاب ، بل إنه يؤكد على أن الحقيقة واحدة، ولكن إدراك العلماء لهذه الحقيقة الواحدة يختلف عن إدراك الجمهور لها. وهذا الاختسلاف في إدراك الحقيقة والوعي بها يرجع فقط إلى المستوى المعرفي للشخص لا إلى شسيء آخر. " .

نعم إن ابن رشد يرى أن للدين مبادئ وأصول خاصة، وأن للفلعسفة كذلك مبدئ وأصول خاصة، وأن للفلعسفة كذلك مسن وأصول خاصة ، الشيء الذي ينتج عنه اختلاف البناء الديني عن البناء الفلعفي. ولذلك مسن غير المشروع في نظره دمج أجزاء من هذا البناء في البناء الآخر، أو قراءة أجزاء من هسذا البناء بواسطة أجزاء من ذلك. إن النتيجة ستكون وهذا ما يؤكد عليه ابسن رشد مسرارات تشويه تلك الأجزاء والتشويش على البنائين جميعا.

وبالمثل فإنه من غير المشروع كذلك مناقشة أو معارضة قضايا الدين بقضايا الفلسفة أو العكس، لأن مناقشة من هذا النوع ستكون عبارة عن مناقشة نتيجة عزلت مسن مقدماتها

۲۰۸ ابن رشد: تهافت التهافت ج۲ ص ۷۹۱.

۲۰۹ السابق ج۲ ص ۲۰۰

٢١٠ د.محمد عابد الجابري: المدرسة الفلسفية في المغرب ص ١٤٣.

وإطارها. والملك يلح ابن رشد على ضرورة قراءة القضايا الدينية داخـــل الديــن، والقضايـــا الغلمفة ٢٠١

وإذا كانت كل صناعة لها مبادئ وولجب على الناظر في تلك الصناعة، أن يسلم مبادئها، ولا يتعرض لها بنفي ولا إيطال، كانت الصناعة العملية الشرعية أحرى بنلك ٢٦٢. ويقول أيضا:

"إذا كانت الصنائع البرهانية، في مبادئها المصادرات والأصلول الموضوعة فكم بالحري أن يكون ذلك في الشرائع المأخوذة من الوحي والعقل ٢٦٢٠. وكما لا يجوز للفيلسوف التعرض للأصول والمبادئ التي بني عليها الدين لأنها موضوعة ومحل تعسليم، فكذلك لا يجوز لرجل الدين التعرض للقضايا الفلسفية إلا بعد الإطلاع على أصولها ومبادئها.

ولذلك يقول مخاطبا الغزالي: "قوجه الاعتراض على القلامية في هذه الأشسياء إنمسا يكون في الأوائل التي استعملوها في بيان هذه الأشياء، لا في هذه الأشياء نفيها " ويقسول عنه أيضا: كلام الفلامية مع هذا الرجل في هذه المسائل ينبني على أصول يجسب أن تتقسم فيتكلم فيها، فإنهم إذا سلموا لهم ما وصفوه منها، وزعموا أن البرهان قادهم إليه لسم يلزمسهم شيء من هذه الاعتراضات كلها" ".

ومن هذا يرى عدم احترام الغزالي لهذا المبدأ المنهجي، مبدداً الرجوع بسالآراء الفلسفية إلى مقدماتها وأصولها الموضوعة جعل أكثر الأقاويل التي عائدهم بها هذا الرجل هي شكوك تعرض عند ضرب أقاويلهم بعضها ببعض وتثبه المختلفات منها بعضها ببعض، ونلك معائدة غير تامة، والمعائدة التامة هي التي تقتضي إيطال مذهبي بحسب الأمسر فسي نفسه، لا بحسب قول القائل به ٢٦٠٠.

۲۹۱ السابق ص ۲۳۳.

۲۱۲ ابن رشد: تهافت التهافت ج۲ ص ۷۹۱.

٢٦٢ ابن رفد: تهافت النهافت ج٢ ص ٨٦٩.

۲۹۱ السابق ج۲ ص ۲۵۸.

۲۹۰ السابق ج۲ ص ۵۲۵.

۲۱۲ السابق ج۲ ص ۲۰۸.

ولذلك يؤكد د. الجابري ٢٠٠٠ على أن مما له دلالة خاصة في هذا تشبيه ابن رشد القضايا الفلسفية بالنظريات الهندسية ، والمبادئ الفلسفية بالمقدمات الهندسية، فهو يشبه عمل الغزالي مع الفلاسفة " بمن أخذ مقدمات هندسية ليس لها شهرة تفعل فيها تصديقا وإقناعا في بادئ الرأي، فضرب بعضها ببعض، أعنى جعل بعضها على بعض، فإن ذلك من أضعف الكلام وأخسه، لأنه ليس يقع بذلك تصديق برهاني ولا إقناعي ٢٦٨٠.

ومن هذا ورغم اختلاف النباين الفلسفي والديني في الأسس والمبادئ وفي الأساليب والمناهج، إلا أنهما دائما ينتهيان في نظر ابن رشد إلى رؤية حقيقة واحدة، ونظرا لأن ابن رشد فيلسوف عقلي، فإنه على المستوى الفلسفي لا يعترف إلا بنوع واحد مسن المعرفة تتوفر فيها شروط البرهان وتتميز باليقين، وهي المعرفسة العقليسة التسي تنطلسق مسن المحسوسات لتصعد إلى المعرفة النظرية المجردة بواسطة التعلم وتحصيل المعرفة، وليس بطريق الحدس والمكاشفة. ومن هنا كان (الخاصة) عند ابن رشد هم أهل البرهان، أهل المعرفة العلمية.

أما الجمهور فهم "الذين لا يقع التصديق لهم إلا من قبيل التخييل، نظرا لارتباط قدرتهم الإدراكية بالمحسوسات فإنه "يعسر وقوع التصديق لهم بوجود ليسس منعسوبا إلى شيء متخيل "٢٦٠ . ويضرب ابن رشد مثالا لذلك يقول: " إن الجمسهور لا يستطيع أن يصدق أن الشمس أكبر من الأرض، لأنه مشدود إلى ما يمده به الحس، ولكن إذا علمناه الطرق الحسابية التي توصل بها العلماء إلى هذه الحقيقة العلمية صار قادرا على التسليم بأن الشمس أكبر فعلا من الأرض على الرغم من أنه لا يدرك ذلك حسيا". ويستخلص من هذا المثال النتيجة التالية وهي "أن ما يتوصل إليه العقل في الآخر (أي بعد البرهان) هو عند الجمهور (أي مسن قبل المستحيل "٢٠".

۲۱۷ د. محمد عابد الجابري: السابق ص ۱۳۳.

۲۲۸ ابن رشد: فصل المقال ص ٤٥، ٥٢.

٢٦٩ د.زينب الخضيري: أثر ابن رشد في فلسفة العصور الوسطى ص ١٣٤ دار الثقافة، مصر عام ١٩٨٨م.

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup>Ernest Renan "Averroes et l Averroisme" in Lceuvres, t.3, ed celmamn – Levy, paris.

ولهذا السبب يلوم ابن رشد فلاسفة المشرق ومتكلميه كالأشاعرة والمعتزلية لكونهم أذاعوا الفلسفة بين الجمهور دون أن يراعوا قدرته على تقبلها، فشوشوا تفكيره وعقيدته، وكانت النتيجة أن "صار الناس بهذا التشويش والتخليط فرقتين: فرقة انتدبت لذم الحكماء والحكمة، وفرقة انتدبت لتأويل الشرع وروم صرفه إلى الحكمة. وهذا كله خطأ، بل ينبغي أن يقرر الشرع على ظاهره، ولا يصرح للجمهور بالجمع بينه وبين الحكمة، لأن التصريح بنائج الحكمة لهم دون أن يكون عندهم برهان عليها" المناهدة المهادية المعاهدة المهادية المعاهدة المهادية المعاهدة المعا

وإذلك فإن 'الإفصاح بالحكمة لمن ليس من أهلها عن ذلك بالذات، إما إبطال الحكمة وإما إبطال الشريعة، وقد يلزم بالعرض الجمع بينهما كما يقول أيضا: "الفلسفة تفحص عن كل ما جاء في الشرع، فإن أدركته استوى الإدراكان وكان أتم في المعرفة. وإن لسم تدركسه أعلمت بقصور العقل الإنساني واختصاص الشرع بإدراكه" ٢٧٢.

وبهذا النوع من الاجتهاد العقلي يستطيع الفيلسوف فهم الديسن داخل الديسن نفسه، ويستطيع العالم الديني إضفاء ما يلزم من المعقولية والصرامة المنطقية على معساني القول الديني، وبذلك يدركان أنهما على وفاق، وأن "الحكمسة هي صاحبة الشريعة والأحت الرضيعة". كما يقول ابن رشد، وأن النظر البرهاني لا يؤدي إلى مخالفة ما ورد به الشرع، لأن كلا منهما يطلب الحق والحق لا يضاد الحق بل يوافقه ويشهد له ٢٧٣.

ويبغي أن ندرك أنه على الرغم من اختلاف البنائين الديني والفلمغي من حيث اختلاف مبادئ كل منهما، وبالتالي اختلاف منطلقاتهما، واختلاف منهج كل منهما من حيث أن التسلم والإيمان في الدين يقابله الاستدلال والبرهان في الفلسفة، إلا أن هناك مساحة كبيرة مشتركة بين كل منهما رغم ذلك، فالشرائع عند ابن رشد مأخوذة من "الوحي والعقل" فكسل شريعة كانت بالوحي فالعقل يخالطها، ومن سلم إنه يمكن أن تكون ههنا شريعة بالعقل فقط، فإنسه يلزم ضرورة أن تكون أن تكون ههنا والوحي العقل فقط، فإنسه

٢٧١ ابن رشد: كشف مناهج الأبلة ص ١٠٠.

۲۷۲ ابن رشد: تهافت التهافت ج۲ ص ۷۵۸.

٢٧٢ ابن رشد: فصل المقال ص ٤٥٠.

۲۷۱ ابن رشد: تهافت التهافت ج۲ ص ۵۸۵.

ومن منطبق التداخل، أقر صراحة بأن كل "نبى حكيم وليس كل حكيم نبى" الأمسر الذي خوله لأن يعتبر هناك قيمومة فلسفية على الشريعة. فالنبوة قد أصبحت مزدوجة التمثيل لكل من الوحي والفلسفة، مثلما أن الشريعة منظورا إليها بهذا المنظار عينه، وعليه فلا مندوحة من أن يكون الفلاسفة هم القيمون الحقيقيون على الشريعة، ذلك أنهم على حد تعبيره الذين قيل فيهم أنهم ورثة الأنبياء "٢٧١.

على ذلك أقر تأويل النص الشرعي فيما لو عارض البرهان الفلسفي ٢٧٧، بل واجب أن تكون عملية التأويل من اختصاص الحكماء دون غيرهم من أهل الكلم والحشوية والباطنية ٢٧٨، معتبرا أن المعنيين في الآية "الراسخون في العلم" هم الحكماء وحدهم، فهم بنظره أصحاب القياس البرهاني من بين أشكاله الثلاثة، أحدهما يفيد أهل الكلام، وهو الجدل، والآخر هو الخطابة التي اعتبرها من شأن الجمهور الغالب. ويكون التأويل هو قمة الفهم العقلي للدين ولا يستطيعه إلا الفلاسفة والحكماء.

من كل هذا يتضح أن ابن رشد لا يقول إلا بحقيقة واحدة يمكن الوصول إليها بالدين كما يمكن الاستدلال عليها بالفلسفة، فالحقيقة في نظره واحدة، إلا أن الطريق إليها مزدوج يتمثل أحيانا في الوحي والشريعة ويتمثل ثانية في البرهان والفلسفة. الازدواج ليس في الحقيقة، ولكن في المنظور أو الرؤية.

ولكن في عصور لاحقة سوف ينشأ ما يعرف بالحقيقتين الذي ينعب إلى ابن رشد دون وجه حق، وهذا المبدأ يعنى التوصل إلى حقيقة واحدة بوجهين مختلفين، وترك هذين الوجهين المتناقضين يعيشان جنبا إلى جنب دون محاولة التوفيق بينهما. أو بمعنى آخر هناك حقيقة دينية وأخرى فلسفية وأن الحقيقتين قد تتعارضان.

ولكن من دراستنا السابقة لفلسفة ابن رشد في مجال التوفيق بين الفلسفة والدين وجدنا أنه يتمسك دائما بفكرة وحدة الحقيقة، أي أن ثمة حقيقة واحدة، وإن كان لسها

۲۷۰ السابق ج۲ ص ۵۸٤.

۲۷۱ السابق ج۲ ص ۵۸٤.

۲۷۷ این رشد: فصل المقال ص ۳۰.

۲۷۸ السابق ۲۵، ۵۲،

تعبيران، تعبير فلسفي وآخر ديني، كانهما وجهان لعملة واحدة. إن من يقول أن ابن رشد قال بالحقيقتين يكون قد كشف عن عدم فهم لموقف ابن رشد في فلسفته التوفيقية وأساسها، على ما سنرى التأويل – وعمادها هو فكرة الحقيقة الواحدة.

وتعزي الدكتورة زينب الخضيري ٢٧٠ خطأ مؤرخي فلسفة العصور الوسطى فى نهاية القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين لعدم توفر نصوص ابن رشد التوفيقية بين أيديهم، عندما نسبوا هذه النظرية لابن رشد. إن كل حقائق الوحي التى يمكن تعقلها، أي إدراكها بالقدرة العقلية الإنسانية، يمكن للعقل اكتشافها وحده.

ونظرية التوفيق عند ابن رشد، على عكس ما يعتقد بعض الباحثين، لا تتعارض مسع الموقف العقلاني الذي تمسك به دائما، بل هي امتداد لهذا الموقف العقلانية الدين. النظرة العقلانية للدين.

وقد نشأ القول بالحقيقتين في ظل الرشدية اللاتينية، خاصة في عصور ها المتأخرة. فإن مؤلفات ابن رشد بعد أن ترجمت إلى العبرية واللاتينية في القرن الثالث عشر، كان أنصاره يعتبرون الفيلسوف العربي قمة الإبداع والعقلانية، بل تعصبوا له واعتبروه أعظم من أرسطو نفسه، وقد تزعم هذا التيار "سيجر البرينتي Siger de Brabant" زعيه الرشدية اللاتينية التي قامت على مبادئ عديدة أهمها وحدة العقل وقدم العالم ومعرفة الله للكليات لا للجزئيات. مع ما يتبع ذلك من نتائج هذا التبار الذي كان صاخبا مهددا ، وقد قمعته الكنيسة ٢٨٠.

ونشأ تيار ثان كان يدرك بأنه من العبث الوقوف فى وجه المشائية الطاغية القادمة من بلاد العرب، قبل أرسطو ورفض شرح ابن رشد فى المسائل التى اعتبرها لا تتماشى مع تراثه الديني، وكان الأكويني على رأس هذا التيار والذي قاد فى جامعة باريس ضد تلامذة ابن رشد اللاتين حرب شرسة.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۷۹</sup> د.زينب الخضيري: أثر ابن رشد في فلسفة العصور الوسطى ص ۱۳٤ دار الثقافة مصر عام ۱۹۸۳م.

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup>Ernest Renan: "Averroes et L Avrroisme", in Lceuvres,t. 3,ed celmamn – Levy, paris.

وعلى الرغم من أن الأكويني أطلق على ابن رشد لقب المحرف Depravator بدلا من الشارح الأعظم، غير أنه كثيرا ما كان يستشهد بآراء ابن رشد ويسوقها بكل احترام له ولغيره من الفلاسفة العرب أمثال ابن سينا خاصة وأنه يجمعه بابن رشد وابسن سينا ١٨٠ إعجاب متبادل بالمعلم الأول أرسطو. وقد رأى الأكويني في الاستعانة بأرسطو وآرائه تدعيما الكنيسة ضد الاتجاه الأوغسطيني والأقلوطيني التي دخلت إلى المسيحية في مرحلتها الأولسي على يد أو غسطين وتلاميذه.

وقد وجد الأكويني فى الشارح ضالته. وإذا كانت الكنيسة قد وجدت نفسها فجأة أمام حقيقتين: حقيقة الإيمان التى عاشت عليها قرونا طويلة وحقيقة عقلية علمية خارجية آتية من وراء الحدود، فإن مهمة الإكويني أن يبرهن بأنه لا تعارض بين الحقيقتين، وكلما تعارض أرسطو مع الدين، كان السبب شرح ابن رشد أي تحريفه.

مثل هذا التكتيك لمصالحة حقيقتين ليسا بعيدا عن روح ابن رشد الذي وجد في التأويل" ضائته، فجعل منه الإكويني كبش محرقة هذا التأويل الجديد على حد تعبير الباحث جورج زيناتي ٢٨٠ وعلى الرغم من محاربة الكنيسة لهذا الاتجاه وإدانتها للرشدية اللاتينية عام ، ٢٧ م، إلا لأتها ما لبثت أن طوبت الإكويني قديسا شبه رسمي لكل الكاثوليكية، وانتشرت في كل أرجاء أوربا لوحات انتصار الإكويني، لأن القرن الثالث عشر لم يمض قبل أن يتحول الخوف الغربي إلى صراع دائم بين حقائق مختلفة ومتطورة، خاصة بعد أن عبرت كل العلوم العربية إلى الغرب عبر مؤلفات ابن رشد، الذي وجد فيه الغرب رمزا

ومن هنا فإذا كانت هناك تعاليم تقول بثنائية الحقيقة أو ازدواجية الحقيقة الأولى مستند على الدين والثانية تستند على فلسفة العقل، الأولى موجهة لعامة الشعب، والثانيسة تخص الصفوة المثقفين، فإن هذه الازدواجية قد حوربت من قبل الكنيسة، حيث مثلت خطرا

<sup>&</sup>lt;sup>۱۸۱</sup> لعل خير دليل على عدم عداء الأكويني لابن رشد في العمق إقتباسه عنه دليل العناية، وجعلسه البرهان الأخير من براهينه الخمسة لوجود الله في مجموعته اللاهوتية اللهوتية الخمسة لوجود الله في مجموعته اللاهوتية العدد ۸۱ بيروت عام ۱۹۹۰م. وانظر د.جورج زيناتي: ابن رشد والفكر اللاتيني مجلة الفكر العربي العدد ۸۱ بيروت عام ۱۹۹۰م. <sup>۲۸۲</sup> د.جورج زيناتي: ابن رشد رشد والفكر اللاتيني ص ۱۹ ، ،20ومن هنا كان (الخاصة) عند ابن رشد هم أهل البرهان، أهل المعرفة العلمية.

داهما لها متمثلا في الرشدية اللاتينية التي أتت بالعقلانية الشديدة المتمثلة في تعاليم أرسطو ومنطقه، كما نسبت لابن رشد كثير من الأفكار التي لم يقل بها، ولذلك يدعو كتير من الباحثين إلى التقريق بين ابن رشد العربي المسلم وذلك التيار الرشدي اللاتينيي المسمى بالرشدية Averroismus اللاتينية، بل يرى أن المدرسة الإفيروزية، كرواد لعلوم الطبيعة أو كمفكرين تنويريين أو (كممثلين ) للتفكير المادي منذ القرن التاسع عشر الأوربي وليس قبل ذلك.

وقد وضع الفيلسوف الألماني الماركسي "إرنست بلوخ Ernst Plok (١٩٧٧-١٩٨٥) أشهر تفسير جديد للأفروزية، إذ يطور فكرة تقسيم الأرسطية إلى اليسار الأرسطي واليميسن الأرسطي. ومن رواد اليسار الأرسطي بلوخ، جيور دانو برونو، وزيكر برانت، وكذلك ابسن سينا، وبطبيعة الحال Averroes ابن رشد ٢٨٣.

وقد حاول "بلوخ" أن يبرهن على وجود عناصر (ما بعد الأديسان) في النظم الدينية المنشأة منذ فترة ، فقد كتب كتابا عن الإلحاد في المسيحية وحاول قراءة هدامسة لعلم اللاهوت، وقد وجد فيها عناصر للمادية والكفر، ونظرية وحدة الوجود، وفي أثنساء ملاحظاته عن الإفيزوزية اللاتينية لم يكن قادرا على التمييز بين Averroes وابن رشد.

ويبدو أن ابن رشد أو هذا التيار اللاتيني الرشدي، الذي هو في جوهره مضداد العقائد المسيحية القائمة كما هو معلوم في أساسها ومبادئها على كثير من المفارقات واللامعقول، أصبح يشكل عند كثير من الغربيين اتجاها يمكن تعليق كل إلحاد وزندقة وعلمانية عليه يتوصل إليها بعض مفكري الغرب وفلاسفته فأصبحت الرشدية بذلك مستقرا لكثير من الإسقاطات الفلسفية والأيديولوجية المعاصرة.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۸۲</sup> شيتفان فيلد: صمويل هانتتكتون وابن رشد التنوير وصراع الحضــــارات ص ۲۸ مجلـــة الفكـــر العربي العدد ۸۱ عام ۱۹۹۰.

وعلى كل حال فإن "إرنست بلوخ" يعد مهما لإعطائنا حكما عن ابن رشد الغربي من خلال زميله المؤرخ والفيلسوف هيرمان لي"Hermann" (المولود عسام الغربي يتفق مع إرنست رينان في بعض أحكامه الرئيسة.

ويعد أهم منظر بعده في تفسيره لابن رشد في العالم العربي. وقد أثر في الرؤية الفلسفية لتعاليم ابن رشد حتى في الموسوعات الفلسفية الكبرى. والأهم من ذلك أنه درس طلابا عربا، وهم الذين وضعوا الرؤية الجديدة لابسن رشد وتعاليمه في الجامعات العربية، هذه الرؤية تجاه ابن رشد تنبني على النظر إليه كعقلاني ومفكر تنويري ومادي، ومن اللافت للنظر أن هؤلاء الباحثون يغفلون البحث عن الفلسيفة الدينية عنده، ولا يوجهون النظر إلا إلى المقاهيم التي تدعم الاتجاهات الإسانية فحسب، أو التي يمكن قراءتها قراءة مادية دنيوية فقط ٢٨٠٠.

وهذا قد يجيب على كثير من التساؤلات الخاصة التي تعتمل في نفس الباحث المسلم، في كيفية اعتناق كثير من الماديين والعلمانيين والملحدين المحدثين لاتجاه ابن رشد والدفاع عنه بشدة تصل بهم إلى أن يصبحوا ملكيين أكثر من الملك وماركسيين اكثر من ماركس.

ولا ننسى تلك المناقشات التى ثارت فى بداية هذا القرن حول فلسفة ابن رشد كرد فعل على كتابات رينان واستمرت هذه المناقشات المنشورة بين محمد عبده (١٨٤٩-١٩٠٥) وفرح أنطون (١٨٧٤-١٩٢٧).

وفى المناقشة العلنية حول علاقة الدين بالعلم طالب فرح بالفصل بين الإيمان والعلم، واتخذ ابن رشد كفياسوف مسلم بالذات ندى بعدم وجود تتاقض بين العلم الدينى والعلم العقلانى.

وفى سنة ١٩٠٣ أعلن محمد رشيد رضا وهو صديق محمد عبده وتأميده أن قدراءة كتب ابن رشد ضارة للعامة، لكنه يطالب بدراسة الكتب من قبل المتخصصيين الأزهريين والمؤسسات الدينية الأخرى.

۲۸۱ السابق ص ۲۸.

وفى الحقيقة فقراءة مؤلفات ابن رشد لا تعطي تلك المفاهيم الخاطئة التى نسبت إليه والمضادة لتعاليمه وتعاليم الإسلام. ولكن الخطأ يكمن فى سوء تأويل والقراءة المغرضة غير المضبوطة بضوابط علمية.

والتأويل الذي يخضع للأهواء الأيديولوجية لهذا الاتجاه أو ذاك، هو الذي يؤدي إلى مثل هذه التفسيرات المادية والإلحادية، ومن هنا نتبين خطورة مفهوم التأويل.

### الفطل المابع:

# براهين وجود الله والعقل

اتضح لنا مما سبق أن ابن رشد لا يقول إلا بحقيقة واحدة مطلقة، هي الله تعالى، وإن تعددت أساليب الوصول إليه. فإذا كان المنظور الديني الذي يراه في التسليم القلبي والإيمان الإعتقادي القائم على الفطرة السليمة، فإن المنظور الفلسفي يراه مؤسسا على نظرو واعتبار وأدلة عقلية برهانية.

لقد كان ابن رشد فيلسوفا عقليا ومؤمنا في الوقت نفسه، دون أن يكون في ذلك تناقضاً ما، ودون أن يضطر إلى تحقير عقله أو الغض من شأنه.

لقد كان منطقيا مع نفسه حين أراد أن يؤسس الإيمان الديني على النظر العقلي والدليل البرهاني، ولم يكن مسلكه هذا غريبا عن مسلك الأشاعرة أو المعتزلة في التدليل على عقائد الدين، فالأمر لديه، كما كان لديهم، خاص بالبرهنة على هذه العقائد، وإذا هو اختلف عن هاتين الفرقتين، فإن الاختلاف مقصور على المنهج الذي يتبعه أو يطبقه، ولا يمسس الهدف الذي يرمى إليه.

فالأشاعرة والمعتزلة وابن رشد يهدفون جميعا إلى غاية واحدة، أما هو فيستخدم، كما يقول، طرقا برهانية، وهذا في الحقيقة هو المسلك الذي التزمه، على وجه العموم في البرهنة على العقائد الإسلامية، تلك العقائد التي كان يؤمن بها إيمانا صادقا، لا يقوم على التقليد، بل على أساس من الاقتتاع العقلي ٢٨٠٠.

وأوضح ما يكون الاقتناع العقلي نجده متمثلا في البرهان، ويعني إثبات نتيجة يقينيسة من مقدمات يقينية بالضرورة، بمعنى أن البرهان يصدر عن مبادئ كلية يقينية ويسؤدي إلى

٢٨٠ د. محمود قاسم: ابن رشد وفلسفته الدينية ص ١٧٦ الأنجلو المصرية ط٣ عام ١٩٦٩م.

العلم ٢٨٦. وقد اعتبر أرسطو أن القياس البرهاني هو القياس العلمي، لأن العلم هو البحث فــــــى الأشياء من حيث عللها.

ومن أدلة وجود الله التى قدمها فيلسوفنا نجده قد استخدم البرهان بصفة خاصة البرهان (الإثي) أي البرهان الذي ينتقل فيه من المخلوق إلى الخالق، بمعنى أنه يتعرف على الخالق عن طريق مخلوفاته، وقد استعان ابن رشد بفكرة البرهان عندما أراد الصعود من الأمور المحسوسة إلى الأمور المعقولة حتى يصل إلى اليقين.

ولا نغفل إنه إمعانا من ابن رشد في الأخذ بطريقة البرهان فقد وضع هذا الدليل أيضا تحت القياس البرهاني في شكل مقدمات ونتيجة ٢٨٧، حيث يذهب إلى أنه ما دام العالم بجميع أجزائه يوجد موافقا لوجود الإنسان ( مقدمة صغرى) وما دام كل ما يوجد موافقا في جميعا أجزائه لفعل واحد وموجها نحو غاية واحدة فهو مصنوع (مقدمة كبرى) إذن فالعالم مصنوع، وله صانع بالضرورة (نتيجة).

وقد رأى ابن رشد أن أتجع السبل التي دعا الله الناس إليها بغية معرفـــة وجـوده مستمدة من دليلي العناية والاختراع، الذي يمكن أن يبرهن عليهما العقل الإنساني اعتمـادا على الملاحظة والاستقراء في نفس الوقت الذي نص عليهما الشرع بجلاء ووضوح.

ومن هنا نقده اللاذاع لطرق الأشعرية والمتكلمين في السلوك إلى معرفسة الله، لأنسها ليست طرقا شرعية أو نظرية يقينية، في نظره، هذه الطرق التي نفوا بها كل سببية طبيعيسة ولم يقروا سوى سببية إلهية واحدة، وهذا ما يؤدي حكما إلى إبطال دور العقل السدي يظل الوسيلة الفعالة للاستدلال على الصانع من خلال مصنوعاته.

فدليل العناية يقوم على رد كل ما يحصل فى الكون إلى إرادة واحدة فاعلة منظمة لا إلى فعل الإمكان أو الاتفاق. ودليل الاختراع يبني الوجود على أصلين: أحدهمـــــا أن هــذه الموجودات مخترعة. والثانى أن لكل مخترع مخترع ممترع.

<sup>&</sup>lt;sup>286</sup>Georr (Khali) Les categories d'Aristle. P. 110

۲۸۷ ابن رشد: تلخيص البرهان ص ۲۰٤.

۲۸۸ ابن رشد: الكشف عن مناهج الأدلة ص ١٥١،١٠٠.

وهذا يعنى أن ابن رشد يرفض تفسير العلاقة السببية بين الكائنات كيفما اتفق إلى حد تشبيه الله بالملك الجائر، الذي لا يعلم له قانون يسير مملكته على أساسه. وكأنه به هنا يربط بين العناية والاختراع من جهة، وبين العلم والغائية من جهة ثانية. فالله الذي هو علة عاقلة قد نظم الكون وفقا لترتيب مقصود، ليس على العقل سوى النظر فيه واكتشافه للوقوف على عظمة وكمال الخالق ٢٨٠٠.

إذن بعد أن أسس ابن رشد نظرية المعرفة تأسيسا إنسانيا، كمـــا مــر بنــا - يبنــي ميتافيزيقاه على هذا الأساس، حيث الإنية عنده لا تنفصل عن الغيرية، وكل منهما يثبت الآخر ويعترف به من خلال صلات وجودية ثابتة.

حيننذ ينطلق ابن رشد إلى إثبات وجود الله تعالى ليس معتمدا على أدلة لاهوتية عقدية، بل معتمدا فقط على أدلة عقلية برهانية. لا تبدأ من الفكر وأفكاره القبلية، ولا تنطلق من الذات فتسقط في براثن التصورية، بل تبدأ من الحس والعالم الطبيعي الخارجي، الذي يعتبر أفضل شاهد على الاختراع، وأصدق برهان على العناية السارية في الكون والوجود.

وبذلك يزاوج ابن رشد بين الاستنباط والاستقراء، الأول مستمد من الذات والنسائي مستمد من الطبيعة، وهو في كل هذا مسترشدا بمبادئ القرآن الكريم وآياته المتضمنة لصور مختلفة ومتعددة لهذه الأدلة الاستقرائية. خاصة وأن القرآن الكريم من بين الكتسب السماوية الذي يخاطب العقل بشكل واضح ويدعو الإنسان إلى استخدامه في بساطة وعمق، في الوقت الذي يدعو إلى كثرة النظر والتأمل في الكون والوجود.

ومن اللاقت للنظر أن فعل التفلسف في حقيقته عند ابن رشد، نابع من محاولة العقــل الاستدلال على وجود الله تعالى عن طريق النظر في الموجودات يقول:

ان كل فعل التفلسف ليس شيئا أكثر من النظر في الموجودات واعتبارها مسن جهة دلالتها على الصانع، أعنى من جهة ما هي مصنوعات، فإن الموجودات إنما تدل على الصانع لمعرفة صنعتها. وأنه كلما كانت المعرفة بصنعتها أتم كانت المعرفة بالصانع أتم ٢٩٠٠.

٢٨٩ د.جيرار جهامي: مفهوم السببية بين المتكلمين والفلاسفة. بيروت ط ٢ عام ١٩٩٢م.

٢٩٠ ابن رشد: فصل المقال ص ٣٤.

ويتضح من هذا التحديد أن ابن رشد ينطلق من تبيان المنحى أي المنسهج السذي بسه تستقيم الرؤية الفلسفية، ومن خلاله يتحدد الموضوع نحو غرض معين. المنحسى أو المنسهج المطروح هو الانطلاق من الفعل، وآلية هذا المنهج هي القياس العقلي، أما الموضوع "فسهي الموجودات.. من جهة ما هي مصنوعات .. وأما الغرض فهو معرفة الصانع" ٢٩١.

إذن النظر أولا في الموجود العيني، وهذا يعني أنه أول في المعرفة، ومن خلال هذا النظر (الفعل) بالقياس العقلي، نستدل على الصانع الذي هو ثاني فسي المعرفة أول فسي الوجود. والعلاقة هنا بين المصنوعات والصانع هي علاقة صنعة لا علاقة خلق. إذن هنسا تأسيس لبناء معرفي يفصل فيه ابن رشد بين الرتبة في الوجود والرتبة في المعرفة، ويقلب فيه المعادلة السائدة عند علماء الكلام وهي الانطلاق من الفاعل إلى الفعل، ووجوب معرفة الفاعل الأول.

هذا الاتقلاب المعرفى حاول ابن رشد أن يجد له تأسيسا عقيديا من حيث آلية إنتاجه وهى القياس البرهاني -كما ذكرنا من قبل- فقابل بينه وبين الاعتبار (فساعتبروا يسا أولسي الأبصار" ٢٩٠٠. فكان الاعتبار ليس شيئا أكثر من استنباط المجهول من المعلوم، واستخراجه منه، وهذا هو القياس أو بالقياس، فواجب أن نجعل نظرنا في الموجودات بالقياس العقلي ٢٩٠٠.

أما تأسيسه لأولوية النظر في الموجودات، أي لأولوية الانطلاق من الفعل فقد أورد الآية 'أولم ينظروا في ملكوت السموات والأرض وما خلق الله من شيء" ٢٩٠٤.

وأما تأسيسه لمفهوم الصائع بمقابل مفهوم الخالق، أي مشروعية القول بالصائع فقد أورده في رده على الغزالي على الفلاسفة المشرقيين في مسألة قدم العالم ٢٩٠٠.

٢٩١ السابق ص ٣٤.

٢٩٢ سورة المشر آية ٢.

٢٩٢ ابن رشد: فصل المقال ص ٣٥.

٢٩٤ سورة الأعراف آية ١٨٥.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۹۵</sup> د. سميح غنيم: ابن رشد وعلم الكلام ، مجلة الفكر العربي العدد ٨١.

إن الفرق فى التدرج المعرفي بين الناس يرتد إلى النظر فى الموجودات المصنوعات نظرا عقليا، لأن هذا النظر هو الذي يوودي إلى إتسمام المعرفة بالصانع. ويشارك العامة الخاصة فى هذا النظر من حيث أصوله، ولذلك نص عليه القرآن الكريم، ثم يتفساضل الناس فى عمق هذا النظر ودقته وإحاطته بالمصنوع، فكلما كان النظر أدق وأكثر عمقا وأبعد إحاطة كلما كان الناظر أكثر علما وإدراكا لعظمة الصانع وجلال قدره.

ومن هنا يبدو التركيز على مسألة الفعل ومدى التعمق فيه للوصول إلى الفاعل، بل ولمعرفة قدرته اللامتناهية في الدقة والصنعة والإحكام. هذه هي آلية القياس العقلي للخاصة الموصلة إلى اليقين النظري واليقين الشرعي معا بمقابل آلية علماء الكلام والتي هي ليسست 'طرقا شرعية يقينية ولا طرقا نظرية مركبة '۲۹۳.

## أما تفصيل ابن رشد لأدلته على وجود الله تعالى فهي كما يلي:

أ ـ دليل العناية الإلهية: هنا يحرص ابن رشد على اتخاذ "العناية الإلهية" ووجود الغايات المحددة في الطبيعة والكون دليلا على وجود الله، وهذا الدليل يقتضي صرورة وجود فاعل مريد يقصد إلى هذه الغاية من الفعل إذ يستحيل أن يكون ذلك نتيجة للاتفاق.

ويبني هذا الدليل المنطقي على أساسين بديهيين لا يحتاج المرء في السزام الآخرين بيهما إلى استخدام طريقة الجدل أو سلوك مسلك التفريع والتشعيب الذي برع فيه المتكلمين والقلاسفة المسلمين.

أما الأساس البديهي الأول في هذا البرهان: فهو أن نظام الكون يكشف لحواسنا وعقولنا عن تناسق عجيب بين أجزائه وبين الكائنات والظواهر التي يحتوي عليها، ويرينا أن هذا التناسق أو الانسجام نافع للإنسان، ولكل كائن حي في هذا العالم. فاختلاف الليل والنهار، وتتابع الفصول، ووجود الشمس والقمر والنجوم والرياح والمطر والحيوان والنبات، وغير ذلك من الموجودات التي لا حصر لها، ملائم لحياة الإنسان، بل لحياة كل الكائنات في هذا العالم.

٢٩٦ ابن رشد: مناهج الأدلة ص ١٤٨.

يقول ابن رشد: "وكذلك أيضا تظهر العناية في أعضاء البدن وأعضاء الحيوان، أعنى كونها موافقة لحياته ووجوده "٢٩٧". ويتبه هذه ما سيتوصل إليه الفيلسوف الألماني (كانط) بعده بستة قرون، وهي الفكرة التي تقول بوجود "غائية داخلية" في الكائنات ٢٩٨.

أما الأساس الثاني: فهو أن هذه الغايات الواضحة لا يمكن أن تكون وليدة الصدف.ة، وإنما هي نتيجة لما أرده الخالق لها. ونلاحظ في هذا الدليل اعتماد ابن رشد في الاستدلال فيه على البدء كما ذكرنا، من العالم نفسه إلى الله، وليس انطلاقا من فكرة الله أو ماهية الله للاستدلال عليه، كما فعل من قبل الفارابي في دليله في الواجب والممكن، مما يوقع في الدور أو يدفع بالفيلسوف في الانتقال من حقائق إلى حقائق يتضح في النهايسة أنها وليدة العقسل وحييسة الفكر أيضا لا تعدوه إلى الله.

ويمتاز البرهان العقلي السابق والمستمد من مشاهدة العناية الإلهية المتبديسة في الكون واتسجام أجزائه وظواهره -في نظر ابن رشد- في أنه يتجه إلى جميع العقول على حد سواء، فهو يصلح للعامة التي تعتمد على البداهة الحمية في الإقرار بوجود الغايات في المخلوقات، كما يصلح للعلماء الذين كلما أرادوا تبحرا في العلم والبحث كلما اكتشفوا حقائق وقوانين تزيد من إيمانهم بوجود حكمة وعناية متجلية في تلك الظواهر الطبيعة.

وابن رشد هذا يعول على مفهوم "السببية" ويرى أن الحكمة الظاهرة في العالم تبطل ببطلان السببية، أو بمفهومها عند علماء الكلام، الذين ينكرون أن تكون الأفعال الله سنة تجري عليها، وما دامت الأحداث الطبيعية والظواهر الكونية، لا تخصع لحكم الصرورة قط عندهم، فيتساءل من أين استدلوا على حكمة الصانع إذن، بل من أين استدلوا على حكمة الصانع وتدبيره من النظر في الخواص اللازمية ليها الصانع من النظر في علم الصانع وحكمته.

فإذا أنكرنا تسلسل الأسباب الضروري رفضنا هذه النصواص اللازمسة التسى تلصق بالموجود من جراء الطبيعة الخاصة به أو العوامل التي تؤثر فيه.

٢٩٧ ابن رشد: مناهج الأدلة ص ١٥.

٢٩٨ انظر د. محمود قاسم: المنطق الحديث ومناهج البحث ث ٩٨ ط٥ دار المعارف عام ٩٦٨ ام.

وبالجملة يقول ابن رشد، فكما أن من أنكر وجود المسبيات مرتبة على الأسسباب فى الأمور الصناعية أو لم يدركها فهمه، فليس عنده علم بالصناعة ولا الصانع، كذلك من جحد وجود ترتيب المسببات هذا العالم، فقد جحد الصانع، كذلك من جحد وجود ترتيب المسسببات على الأسباب في هذا العالم، فقد جحد الصانع، تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا.

ثم ينقد الأشاعرة بقوله "وقولهم إن الله قد أجرى العادة بهذه الأسباب، وأنه ليس لسها تأثير في المسببات إلا بإذنه، قول بعيد جدا عن مقتضى الحكمة، بل هو مبطل لها ٢٩٩٠.

ونلاحظ كذلك أن هذا الاتجاه المباشر إلى المسالم الخسارجي، واسستكناه العلاقسات الضروية التى تحكم ظواهره بعضها ببعض، هو ما سنجده بوضوح لدى فلاسسفة الغسرب المحدثين، خاصة التجريبيين منهم مثل جون لوك وهيوم، أو الواقعيين الجدد أمثال جورج مور ويرتراند رسل.

وإذا كان ديكارت قد ذهب من المعلوم إلى المجهول ليكتشف الحقائق المركبة ابتداء من الحقائق البسيطة، إلا أنه لم يستطع أن يخرج من ذاته إلى العالم الخارجي إلا بعد عنداء، ولم يستطع أن يبرهن على وجود العالم الخارجي إلا بعد عناء، ولم يستطع أن يبرهن على وجود هذا العالم إلا بضمان إلهي. فابن رشد على العكس من ذلك، سواء في إثباته الإنبة المعتمدة على الغيرية، وإدراكه للإحالة بين الأنا والأخر، وهو ما وضحتاه سابقا، أو في برهنته على وجود الله اعتمادا على الملاحظة والاستقراء، كان على العكس من ذلك يعستمد مبادئ اليقين من بداهة العلم، وهذا ما فعله من بعده "ليبنتز" و "جورج مور" وغيرهما من فلاسفة أوربا المحدثين.

ويرى ابن رشد أن برهانه هذا جديرا بالاعتبار لأنه يلتقي مسع استشهادات القسرآن الكريم وهو برهان عقلي -كما مر- وهو أيضا يكثر ظهوره في آيات القرآن الكريم في مثل قوله تعالى: 'ألم نجعل الأرض مهادا والجبال أوتادا، وخلقناكم أزواجا، وجعلنا نومكم سباتا، وجعلنا الليل لباسا، وجعلنا النهار معاشا''".

٢٩٦ ابن رشد: منتهج الأنلة ص ٨٦.

٢٠٠ سورة النبأ آية ٥ ــ ١٥.

ومثل قوله تعالى: "تبارك الذي جعل فى السماء بروجا وجعل فيها سسسراجا وقمسرا منيرا". وقوله تعالى: فلينظر الإنسان إلى طعامه أنا صببنا الماء صبا ثم شققنا الأرض شقا، فأنبتنا فيها حيا وهنبا وقضبا" ...

ب ـ دليل الاختراع: أي النظر في ما يظهر من اختراع جواهر الأشياء، مثل اختراع الحياة في الجماد والحس والعقل في الكائنات الحية، والدليل الثاني هذا يقتضي وجود مخترع اخترع الموجودات، أحدها عن الآخر، فاختراع الجماد الذي يوجد عنه النبات والحيوان، واخستراع السماوات "المأمور بالعناية بما قلنا هاهنا (أي في عالم الكون والفساد) والمسخر لنا"". لذلك توجب على من أراد معرفة الله أن يعرف جواهر الأشياء، كيما يقف على حقيقة الاخستراع فيها.

فابن رشد يرى أن وجود الحيوان والنبات وظاهرة الحياة نفسها التسبى تطرأ على الأشياء غير العضوية، كاف وحده في إثبات فكرة الاختراع، كما أن أجزاء العالم وحركات أجرامه المساوية مخترعة أيضا، حيث أنها مسخرة لتحقيق غايات معينة، وكل شيء لابد أن يكون مخلوقا مخترعا، فإذا ثبت حدوث هذه الأشياء جميعا حية وغير حية، كان ذلك دليلا على وجود الخالق.

وهذا الدليل مشترك بين العلماء والعامة، ولا يختلف موقف كل من هذين الفريقين منه إلا بناء على درجة العلم ومستوى المعرفة. فالعامة تعترف بوجود صانع للكون بناء على ما تراه رأى العبن من آثار الصنعة الواضحة.

أما العلماء فهم أكثر إدراكا لمعنى الاختراع وأكثر فهما لمعنى الإبداع، لأنهم لا يعتمدون فحسب على ما ترشدهم إليه حواسهم، بل يدركون هذا المعنى أيضا بالبراهين العلمية "".

٢٠١ سورة عبس آية ٢٣ ــ ٢٧.

٢٠٢ ابن رشد: مناهج الأنلة ص ١٥٣، ١٥٤.

٢٠٢ ابن رشد كمناهج الأنلة ص ١٥٤.

وهذا الدليل العقلي له شواهد أيضا من الشرع، فقد جاء به القرآن الكريم حيست قسال تعالى: 'فلينظر الإنسان مم خلق. خلق من ماء دافق' ' ومثل قوله تعالى: "يا أيها النساس ضرب مثل فاستمعوا له إن الذين تدعون من دون الله لن يخلقوا ذبابا ولو اجتمعوا له " ".".

ولقد رأى ابن رشد ان القرآن الكريم قد جمع بين الدليلين السابقين: دليل العنايسة الإلهية ودليل الاختراع، وألف بينهما بانسجام تام، ليزيد بداهة كل منهما بسبب مجاورت للآخر، وهو ما يتضح لنا من قوله تعالى: "يا أيها الناس أعبدوا ربكم الذي خصقكم والذيب من قبلكم لعلكم تتقون الذي جعل لكم الأرض فراشا والسماء بناء وأنزل لكم من السماء ماء فأخرج به من الثمرات رزقا لكم. فلا تجعلوا لله أندادا وأتتم تعلمون".

وهذا تنبيه على برهان الاختراع، وقوله تعالى: 'السذي جعل لكم الأرض فرائسا والسماء بناء، وأنزل من السماء ماء فأخرج به من الثمرات رزقا لكم وذاك تتبيه على دلالة العنابة ٢٠٠٠.

وهكذا لو تتبعنا أسلوب ابن رشد فى البرهنة على وحدانية الله وفى معرفة صفاته تعالى وتنزيهه سنجد نفس الطرق الاستدلالية المعتمدة على البرهان والتى تجد لها دائما سندا وشاهدا من القرآن. هذا الأسلوب العقلي فى البرهنة يتخذه فى معالجة كتسير مسن المسائل الميتاقيزيقية الأخرى مما يؤكد أنه فيلسوف عقلاني يغلب دائما العقل فسى مسائل الفلسفة النظرية ومشكلاتها الفلسفية، بل وأيضا المسائل الاعتقادية والدينية.

ولكن على العلم أيضا، أن يطامن من غلوائه في بداية الألف الثالثة للميلاد ويعلم انسه لا ينيغي له أن يحجب حاجات روحية تشرئب إليها روح الإنسان فعلى الرغم من أن ابن رشد حين قدم أدلته العقاية على وجود الله، كان يؤسس لمثل هذه البراهين العلمية في وقت بلغ فيه العلم ذروته والحضارة الإسلامية قمة ازدهارها، فلم يحجب تقدم العلم وازدهاره في عصره تطلعات الروح إلى العالم الماورائي، لتتمتع ببرد اليقين والتتعم برضى الضمير.

٢٠٤ سورة الطارق آية ٥، ٦.

٢٠٠ سورة الغاشية آية ١٧.

٢٠٦ ابن رشد: مناهج الأدلة ص ١٥٢.

ومن هنا نجد عالم فيزيائي مؤمن في معهد "روشست للتكنولوجيا" بنيويسورك بالولايات المتحدة الأمريكية في نهاية القرن العشرين يطالب العلمساء المتشككون بحقائق الميتافيزيقا وبغيبيات الدين بالانتباه من غفلتهم والاستيقاظ من تلك السكرة النشوانة التي دفعت بهم إلى براثن الإلحاد، نتيجة ذلك الفيض من فتوحات العلم وانتصاراته فيقول: "الأمر السذي لابد منه في هذا الصدد هو أن يعترفوا بأن الحنين إلى التجربة الدينية ليس سلوكا منحرف تافها للقاصرين عقليا، ولكنه جزء عميق التجذر في القلب الإتعماني السليم، فسواء ظهر هدذا على شكل بحث عن تناسق رفيع في الكون وقوانين تثبت دقتها علوم الرياضيات أو كعقيدة في العنصر الإلهي في شتى الأشكال وبأسماء مختلفة، فإن التعطش إلى العالم الماورائي هسو جزء كبير من التفكير الإنساني الذي لم يقع هدمه ممن الأساس.. فأي نسق فكري ينكر هذه الأشياء هو عدو أكثر منه صديق للإنسان. فالعلم كنسق يجب أن يأخذ بعين الاعتبار هذا الواقع البسيط للتجربة.

ومن هنا على العلماء أن يقبلوا بأن كل سبرهم بأدوات وصيغ مختلفة لم يبرهن، وربما لا يستطيع أن يبرهن أبدا، عدم وجود كائنات وعناصر وموجودات تتجاوز عساملي الزمسان والمكان اللذين يحددان عالمنا المادي الذي نرتبط به. فبينما يقوم العلماء بتوضيح إطار العلسم ومعاييره لعامة الناس، فإنه ينبغي عليهم أيضا أن يبينوا حدود آفاقه.

إن العلم يستثير العقل ويضيف بالتأكيد الكثير لراحتنا، ولكن الديسن يتسير السروح ويعطي معنى الحياة، فالعلم لا يستطيع أن يسكن القلب الحزين أو يأتي بالأمل للمضطهد، العلم لا يقدر على إضافة شيء إلى أفراح العلاقات البشرية أو مد مثبوط الهمة بالشهاعة. إن هؤلاء الذين يدافعون عن العلم يجب أن يقبلوا أن هناك أشياء عديدة ذات أهمممية لحياة الأفراد والمجتمع بصفة عامة تتجاوز الأدلة المنطقية وصبيغ علم الرياضيات والتجارب القابلة للتكرار. ورغم أن الكثير من العلماء قد يعرفون هذا، فليس هناك كثيرون يستطيعون التعبير كعلماء عن إدراكهم هذا أمام العامة. فمع نهاية العقود الأخيرة من هذا القرن بدأنا نكتشف بأن ما يتجاوز العلم يحتاج أيضا إلى موضع الاحترام في المجتمع المحتمع المحتمد الم

۲۰۷ فرداجاف. رمان Vardaraja v. Raman: عودة الوفاق بين الدين والعلم، ترجمـــــة د. محمـــود الزواوي ص ۳. مجلة الثقافة العالمية العدد ٨١ الكويت مارس عام ١٩٩٧م.

٢٠٨ فردرجاف . رمان: عودة الوفاق بين الدين والعلم ص٣١.

وعندما يعترف العلم بشفافية فقط بهذا الأمر، يمكن للعلم أن يكسب من جديد الاحترام الذي هو أهل له من طرف سواد الشعب وينطبق الشيء نفسه على المفكريسن نوي التوجه الديني، فعلى هؤلاء أن لا ينسوا أنه إذا لم يقع التوجسه المناسب للتشوق الروحي النفس البشرية، فإن المجتمع الإنساني يصبح مرشحا للسقوط في حالمة انحطاط تقود إلى شعوذة كبيرة وتعصب ديني أعمى وعدم تسامح مذهبي كان قد انقذنا منها ظهور العلم الحديث. ومن ثم يتمثل التحدي بالنسبة للقرن القادم المقبل في البحث عن توازن سليم بين عالم هادف رغم انه لا أخلاقي ودين نير روحيا وثقافيا.

#### الفحل الثامن:

# التأويل والطريق إلى الاجتماد

يعتبر "التأويل" من أهم الأفكار الفلسفية التي توصل إليها ابن رشد، بل ويعتبر توجها رشديا خالصا يجعل من فلسفته فلسفة مفتوحة غير مغلقة الدائرة، مما يسمح باتساع الرؤية وانفراجها كلما ازدادت معطيات الواقع الفكري والثقافي ثراء وازدهارا.

وبالتأويل يؤسس ابن رشد لمشروعية الاختلاف القائم على مسبررات عقلية أو علمية، ويقضي على الرؤية ذات الاتجاه الواحد، حيث أن الخطاب الدوغمائي يفرض على معتنقيه الاستسلام الفكرى المطلق للقراءة الحرفية للنص الأصلي.

وأية محاولة لقراءة النصوص حسب المتغيرات والتطورات والمناهج الجديسة تتسهم بالزندقة والتحريف، ومن هنا كان تأسيس ابن رشد لمفهوم التأويل العقلي الذي هو تدشين أرضية صالحة ثقافيا للاختلاف الثري والخصب في الرؤية والمنهج، مما أوجب عليه طبيعة الحال استثناف النظر مجددا وبعمق وروية ووعي نقدي في كل طبقات الثقافة العربيسة التسى تشكلت بمصادرها الكثيرة، والأرسطية جعد تغسيرها وتحليلها بموضوعية - بوجه خاص.

وإذا كانت العلوم الفلسفية تتطلب إطلاعا واسعا ومجهودا ضخما في التفكير فإن علـوم الشريعة تتطلب في نظر ابن رشد درسا واجتهادا وإدراكا قد يكون أصعب من الذي تتطلبـــه الحكمة.

والسبب فى ذلك أن النصوص الشرعية سواء منها ما يهم العقيدة، أو مسا يسهم التشريع، إنما هي نصوص إجمالية ومختصرة تتوجه إلى البشر فى العموميات الأساسسية، ولكنها تدعو العقلاء منهم إلى التأويل والاستنباط لمواجهة مختلف الأحسوال المجتمعية والفكرية الثقافية ومتابعة التطورات والتغيرات البشرية، ومن أجل هذا نشات العلسوم الإسلامية المتعددة.

ولا يمكن أن يختصر جهد الأجيال العديدة من الدارسيين والساحثين في ظاهرية مستحيلة التطبيق. أو في تقليدية تقلص السنة في جيل واحد من هذه الأمة وتحرم الاجتهاد على باقي الأجيال، ومن هنا تأتى أهمية التأويل كسبيل عقلي هام من سبل الاجتهاد.

إن ابن رشد -الذي أسهم كفقيه في إرساء علم مقاصد الشريعة- يلجأ إلى هذا المفهوم لتأسيس رؤية عقلية للشريعة لا غناء عنها من أجل إثراء المعاني والمفاهيم التي لا نتتاهى في النص الديني، وإن كان هذا التأويل ٢٠٠ لا يستطيعه إلا الحكيم أو العالم المجتهد، الدي هو وحده بفضل المنطق والعلم الصحيح أعرف بسر التشريع وبمقاصد الشريعة ٢٠٠.

كل التأويلات التى أقامت مذاهب وفرق كلامية -فى نظر ابن رشد- فهى ناقصة لأن أصحابها لا يملكون منطق البرهان (منطقهم إما خطابي أو جدلي) ولا العلم الصحيح (علوم الفلسفة) لذا فإن ابن رشد يتجاوزها كلها ليصل مباشرة إلى النص القرآني، سيطوي تراجعا فى الزمن أجيال العلماء أي ما سمي فى العلم الإسلامي بالطبقات "سسيرتد فوق طبقات الفقهاء والمحدثين والمتكلمين والصوفية ليتصل مباشرة بالنص المقدس.

خاصة وأنه لا يعترف بإجماع العلماء، بل يقطع بأن هذا الإجماع لم يسبق أن وقع بين العلماء، لأنه يستحيل القيام بإحصاء شامل لجميع العلماء في أي عصر حتى نعرف ما اجتمعوا عليه، وما اختلفوا من أجله (آ. وما أكثر ما نبه إلى أن كثيرا مما اعتبر (أصولا) ليست كذلك وإنما هي صياغات لاحقة ٢١٦٠. أما فيما يتصل بالبرهان فقد ترود به بغضل دراسته لأرسطو، ومعرفته لمنطقه وتحليله لمؤلفاته كما مر بنا حتى صار الشارح الاعظم، ومن هنا تجاوزه أيضا لمفاهيم وأفكار الإسلاميين الذين حرفوا مؤلفات أرسطو، كالفارابي وابن سينا، اعتمادا على العقل الخالص والبرهان المنطقي، فقد كانت قراءتهم لأرسطو أو

٢٠٦ يقول ابن رشد: "ققد رأيت أن أفحص فى هذا الكتاب عن الظاهر من العقائد التى قصد الشرع حمل الجمهور عليها وأن أتحرى فى ذلك مقصد الشرع مناهج الأدلمة ص ١٣٣ ويقول: "فكل من تأول ذلك على الشرح جهل مقصده" مناهج الأدلمة ص ١٩٣٠.

<sup>&</sup>quot; يقول ابن رشد: ".. وأي حاكم أعظم من الذي يحكم على الوجود بأنه كذا وليس كذا، وهـؤلاء الحكام هم العلماء الذين خصهم الله بالتأويل فصل المقال ص ٤٣.

<sup>&</sup>quot; ابن رشد: فصل المقال، ص٣٧٠.

٢١٢ ابن رشد: فصل المقال ص ٢٤٠.

اعتمادا على العقل الخالص والبرهان المنطقي، فقد كسانت قراءتهم لأرسطو أو تأويلهم لمفاهيمه منحرفة ذهبت إلى نقيض ما كان يدعو إليه.

ويجب أن نعلم أن القراءة الممارسة -في الدين والفلسفة- ابتغاء التأويل تبقى أســــيرة تأويل محدد يكون أساسا في خدمة أغراض محددة أو منقادة الطريقة النص وفهمه، أما القراءة الممارسة ابتغاء الفهم وإن بقيت أسيرة منهجية استدلالية فإنها تكون أكثر علمية وأكثر قـــدرة على استتباط ماهية النص وأولياته.

ومن هنا يعتبر التأويل توعا من المزاوجة بين الدين والفلسفة، أو هو فهم للديسن مسن خلال الفلسفة، لأنه لا يمكن التأويل في نظره أي تفسير النص الديني إلا باسستخدام التسأويل المعتمد على البرهان والاستنباط العقلي المنضبط بضوابط اللغة المنزل بسها النسص الدينسي والالتزام بدلالات هذه اللغة.

ولذلك نعتبر أن الدين والفلسفة عند ابن رشد قد اتحدت في هذا المفهوم اتحادا جوهريط ومستقبليا من حيث يفتح التأويل المعالم والفيلسوف بابا واسعا للاجتهاد الدينيي غيير المقيد بعذهب والذي يجعل الحقيقة العقلية والرؤية الفلسفية ضرب من الاجتهاد كميا يعلن عنيه عنوانه ٢١٣.

ولا ننسى أنه لكي يتمكن الفيلسوف -فى نظر ابن رشد- من التأويل لابد أن يكون مستكملا لكل أدوات المجتهد، فلا يقوم بالتأويل إلا العلماء والحكماء الذين وصلوا إلى مرحلة الاجتهاد، فالتمكن من النصوص حفظا وإطلاعا ونقدا وتحليلا شرط أساسي لكل مبتدئ في طريق الاجتهاد.. وأما العروض والمناقشات الفقهية الطويلة فليست إلا امتدادا لهذا الأصسل الذي يعنى به ابن رشد عناية بالغة في مؤلفه السابق.

ومن الواجب في نظره العدول عن التأويل للعامة، خوفا من ترديسهم فسى هاويسة الضلال. فالعوام لا يفهمون التأويلات ولو صحت، وما مهمة الشارع إلا حفظ النفوس إن وجدت، والسعي في طلبها إن فقدت، وليس له تعليم الحقيقة يقول ابن رشد: "ليس كل ما سكت عنه الشرع من العلوم يجب أن يفصح عنه ويصرح به للجمهور العظيم، فينبغي أن يُسكت

٢١٢ د.عبد المجيد مزيان: العقلانية الرشدية في علوم الشريعة ج٢ مؤتمر ابن رشد.

ويرى ابن رشد أن للشرع معنيين: معنى باطنا ومعنى ظاهرا، وإن كان فى المعنقة يعتبران معنى فلسفيا واحدا، يرد إليه الظاهر -وإن خالفه- بالتأويل ، والإيمان والمعرفــة العقلية شيئ واحد عنده، يقول ابن رشد:

"إن العلم المتلقى من قبل الوحي إنما جاء متمما لعلوم العقل، أعني أن كل ما عجر عنه العقل أفاده الله تعالى من قبل الوحي" "". والأنبياء هم أقدر الناس بفضل الله في مخيلتهم على النطق بما يتفق وعقلية العامة وحثهم على الفضيلة بالترغيب والترهيب، أما الحكيم فإن عقله لا يستطيع أن يقوم بمهمة الوحي، التي هي خاصة الأنبياء إذ" كل نبي حكيم، وليس كل حكيم نبيا"".

أما معنى التأويل الذي لا يستطيع إلا الحكماء، فله معنى لغوي وآخــر اصطلاحــي، فالمعنى اللغوي يعنـي الرجـوع فالتأويل بمعناه اللغــوي يعنـي الرجـوع والعودة ٢١٧.

وهناك معان اصطلاحية للتأويل، فاستخدمه كثير من المتأخرين من المتكلمين فسسى الفقه وأصوله بمعنى صرف اللفظ عن الاحتمال الراجح إلى الاحتمال المرجوح لدليل يقترن به، وأيضا بمعنى الحقيقة التى يؤول إليها الكلام، كما قال تعالى: "فهل ينظرون إلا تأويله يوم يأتي تأويله يقول الذين نسوه من قبل قد جاءت رسل رينا بالحق وتأويل ما فى القرآن مسن أخبار المعاد، هو ما أخبر الله به فيه مما يكون من القيامة والحساب والجزاء والجنة والنسار

٢١٤ ابن رشد: تهافت التهافت ص ٤٢٨ ، ٤٢٩.

۲۱۰ السابق ۲۵۵.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۱۱</sup> السابق ص ۲۸۳.

٢١٧ مختار الصحاح ص ٣٣، والقاموس المحيط ج٣ ص ٣٤١.

ونحو ذلك، كما قال تعالى في قصة يوسف لما سجد له أبواه وأخوته 'قال يا أبت هذا تسأويل رؤياي من قبل' فجعل عين ما وجد في الخارج هو تأويل الرؤيا".

ويعرف الجويني التأويل: "أنه رد الظاهر إلى ما إليه مآله في دعسوى المرول" "أنه ومعنى هذا إعطاء معنى يحتمل الظاهر ومعرفة المراد، لكن هذا الخروج عن الظاهر وتركه لابد من قرائن تدعو إليه وتعضده، وأيضا لابد أن لا يخرج التأويل عن معاني اللغسة وأن لا يكون ملغزا أو مبهما، يؤكد الجويني هذا المعنى.. فيذكر ضرورة تقييد التأويل بقواعد اللغسة ومراعاة أساليب البلاغة، فيقول: "إنما يسوغ في التأويلات ما يسوغه الوضحاء ويرى عسدم حمل الألفاظ على النادر الشاذ".

ونفس المعنى للتأويل وشروطه وضرورة تقيده بما تقتضيه اللغة والبلاغة نجده عند ابن رشد حيث يعرف التأويل بأنه إخراج دلالة اللفظ من الدلالسة الحقيقيسة إلسى الدلالسة المجازية، من غير أن يخل ذلك بعادة نسان العرب في التجوز في تسمية الشيء بشبيهه، أو سببه، أو لاحقه، أو مقارنه أو غير ذلك من الأشياء التي عدت في تعريف أصناف الكسلام المجازي ٢٠١٠.

ويزيد ابن رشد فى هذه الضوابط بما يتناسب مع البرهان العقلي الذي يرتضيه فسى التأويل، فالتأويل يعنى مجاوزة النص، لكن هذه المجاوزة لابد أن تخضسع لقواعد اللغة العربية التى نزل بها النص ويما تسمح به اللغة والصرف من استخدام الكلمات، فيبحث المؤول عن استخدامات أخرى للفظ المؤول فى القرآن، بحيث يعضد به تأويله، ويبحث أيضا عن استخدامات اللفظ فى اللغة والعرف، مما يؤكد ما ذهب إليه فى التأويل فضلا عن ضوابط البرهان العقلى الذي يؤكده ابن رشد.

٢١٨ ابن تيمية: الرسالة التدمرية ص ٣٧.

٢١٩ السابق ص ٣٧.

۱۲۰ الجوینی: البرهان ص ۵۱۰، ۵۲۷ وانظر عبد الفتاح المغربی: التأویل بین الأشعریة وابن رشد ص ۲۰۳ ـ ۲۱۰ الکتاب التنکاري.

٢١٠ د. عبد الفتاح المغربي: التأويل بين الأشعرية وابن رشد ص ٢١٠.

ومن هذا يتبين أن التأويل يسعى إلى احتلال موقع التفسير في بيان معنى النسص، بينما يسعى إلى التفسير إلى بيان سلامة التأويل الذي يمارسه على الرغم من تداخلهما، إلا لأن ثمة فارقا واضحا يميزهما، يتجلى أساسا في التوصيف السذي أورده "ابسن الجسوزي" موضحا الفرق بين التأويل والتفسير بقوله: "التأويل:العدول عن ظاهر اللفظ إلى معنسى لا يقتضيه لدليل عليه، والتفسير: هو إبداء المعنى المستتر باللفظ" "".

فالتأويل هو بحث عما هو أول وأساسي، أما التفسير فهو توضيح للملغز أو المستتر خلف بنيته المعنوية، أو بمعنى آخر فإن التفسير يترك للظاهر (ظاهر النص) قيمة ما، أما التأويل فإنه يلغى ظاهر النص.

التفسير يعني بشكل آخر الحكم على معنى النص وتحديده، وهو بذلك يختزل النص الى مادة لزمن التفسير ليس إلا، أما التأويل فيعني السير في الطريق الفكري الذي يفتحه النص، لأي الاتجاه نحو ما يضئ النص ويشرق عليه من معانى ومقاهيم ولطائف.

ونظرا لأن القرآن يفسر بعضه بعضا، ومعنى ذلك أنه إذا وجدت آية يخالف ظاهر ها ما قام عليه البرهان العقلي، فلابد أن تكون هناك آية أخرى يشهد ظاهر ها على المعنى المعنى المقصود بالآية الأولى، أى الموافق لما يقرره العقل.

يقول ابن رشد: "أنه ما من منطوق به فى الشرع مخالف لما أدى إليه البرهان إلا إذا اعتبر الشرع وتضمنت سائر أجزائه، وجد فى ألفاظ الشرع ما يشهد لذلك التأويل أو يقارب أن يشهد "٢٢٦.

ومن هذا كان التأويل معناه: إعادة بناء القول الديني بناء عقليا مع احمترام وحدت الداخلية. وفصل ابن رشد في قضية منهجية فصلا حاسما، نعني بذلك ما يؤول وما لا يسؤول، وهذه فانسجاما مع نزعته، يقرر أن الدين يقوم على ثلاثة مبادئ لا يجوز قط تأويلها، وهذه المبادئ هي:

#### ١- الإقرار بالله.

٢٢٢ ابن الجوزي: نزهة الأعين النواظر في علم الوجوه والنظائر ص ٢١٦ بيروت عام ٩٨٤ ام.

٣٢٢ ابن رشد: فصل المقال ص١٦.

- ٢. الإقرار بالنبوات.
- ٣. الإقرار باليوم الآخر ٢٠٠٠.

ومن هذا كان من غير الجائز تأويل الآيات التي تدعو إلى الإيمان -إيمانا قلبيا- بـالله وملائكته ورسله واليوم الآخر، أما ما عدا ذلك، أي ما يترتب عن هذه المبادئ من نتائج ومقدمات يعبر الخطاب الديني عنها -في الغالب- تعبيرا مجازيا حسيا، فهي قابلة للتأويل، ولكن ضمن شروط وقواعد يمكن إجمالها في ثلاثة رئيسة:

- ١. احترام خصائص الأسلوب العربي في التعبير.
  - ٢. احترام الوحدة الداخلية للقول الديني.
- ٣. مراعاة المستوى المعرفى لمن يوجه إليه التأويل.

ومن هنا كان التأويل هو مخاطبة الناس حسب عقولهم (أي حسب مستواهم الفكري والمعرفي) تلك هي المبادئ الثلاثة التي تستند إليها نظرية ابن رشد في التساويل، وهبي نفسها المبادئ التي يرتكز عليها في تحليله لأصناف القول الديني، تحليلا نظريها منطقيها يأخذ بعين الاعتبار الكامل، وفي آن واحد، طبيعة الدال والمدلول والمقدمات والنتائج "".

وهكذا يحلل ابن رشد الخطاب القرآني من زوايا ثلاث: الــــدال (الظـــاهر) المدلـــول (المعنى)، علاقة النتائج بالمقدمات.

أولا: فإذا نظر ابن رشد إلى القول القرآني من زاوية الدال أي المعنى الظاهر لألفاظه وجده ثلاثة أصناف:

ا. ظاهر من الشرع يفهم منه نفس المعنى بالطرق الثلاث: البرهانية، والجداية، والخطابية،
 وهذا لا يجوز تأويله البتة.

۲۲۶ السابق ص ۲۳.

٢٠٥ د. محمد عابد الجابري: المدرسة الفلسفية في المغرب والأندلس ص ١٣٩.

- ظاهر من الشرع يعتمد التعبير الحسي والخيالي، وهذا يجب على أهل البرهان تأويله.
   ويمنع ذلك على غيرهم.
- ٣. ظاهر من الشرع متردد بين هذين الصنفين، فيقع فيه الشك لعواصته واشتباهه، وتــــأويل
   العلماء له مسألة اجتهاد، والمخطئ فيه معذور على كل حال ٢٢٦.

ثانيا: وإذا نظر ابن رشد إلى القول القرآني حسب المعنى المقصود من ألفاظه وجده خمسة أصناف:

- 1. قول يكون المعنى المقصود به معبرا عنه بمثال ، ولكن لا يعلم هذا المعنى، المقصود الإ بتركيب قياسات بعيدة نتعلم في زمن طويل، ولا يعلم أيضا أن المثال المصرح به هو غير الممثل له إلا بمثل هذا البعد.
- هذا النوع من القول مقصور تأويله على العلماء فقط لأتهم يستطيعون تركيب القياسات البعيدة المطلوبة.
- ٢. قول يدرك المعنى المقصود به بعلم قريب من خلال المثال الذي يشير إليه وبعلم قريب
   كذلك ملاذا كان مثالا: هذا الصنف واجب تأويله، وواجب التصريح بهذا التأويل.
- قول يدرك المعنى المقصود بالمثال الذي يعبر عنه بعلم قريب. ولكن يعلم بعلم بعيد،
   ولكن لا يدرك بعلم قريب ملاذا كان مثالا، وهذا مقصور تأويله على العلماء فقط.
- ٤. قول عكس هذا وهو ما يدرك فيه المعنى المقصود من المثال الذي يعبر عنه بعلم بعيد، ولكن لا يدرك بعلم قريب لماذا كان مثالا، وهذا مقصور تأويله على العلماء فقط.
- قول يكون المعنى المصرح به فيه هو نفس المعنى المقصود، أي أن التعبير فيه جـــاء
   بأسلوب مباشر، دون تمثيل حسى أو خيالى، وهذا النوع لا يجوز تأويله البتة ٢٢٧.

ثالثًا: أما إذا نظر ابن رشد إلى القول القرآني من زاوية علاقة النتائج فيه بمقدماتها فإنه يجده أربعة أصناف:

۲۲۱ ابن رشد: فصل المقال ص ۲۶، ۲۵.

٢٢٧ ابن رشد: الكشف عن مناهج الأنلة ص ١٥٥، وانظر د.الجابري المرجع السابق ص ١٤٠.

- أول مقدماته يقينية ونتائجه معبر عنها تعبيرا مباشرا بدون مثالات. هــذا الصنــف لا
   يجوز فيه التأويل، لا في مقدماته ولا في نتائجه.
- ٢. قول مقدماته يقينية ولكن نتائجه معبر عنها بمثالات، وهذا الصنف يجوز تأويل نتائجه دون مقدماته.
- ٣. قول مقدماته غير مصاغة بالطرق اليقينية ولكن نتائجه مقصودة لذاتها وهذا الصنف لا يجوز تأويل نتائجه، ولكن يجوز تأويل مقدماته بالشكل الذي يجعلها تنتج تلك المقدمات نفسها بالطرق البرهانية.
- قول مقدماته غير مصاغة بالطرق البرهائية ونتائجه كذلك مثالا لما أريد إنتاجه، وهذا الصنف يجب على العلماء تأويله، وعلى الجمهور إقراره على ظاهره فقط ٢٠٠٠.

من هذه التصنيفات كلها، ذات الطابع المنطقي الواضح، ندرك جيدا أن ابسن رئسد لا يقصد بـــ(التأويل) اكتشاف حقيقة أخرى غير تلك الحقيقة التي يتضمنها القول الديني نفسه إمـــا تصريحا وإما تلميحا.

فالتأويل في جوهره -كما يذهب إلى ذلك د. الجابري ٢٦٩- هـ و ربط النتائج بالمقدمات، والمقدمات بالنتائج داخل القول الديني نفسه، هو البحث عن المعنى المقصود وراء التعابير المجازية والأمثلة الحسية، وذلك بشكل يجعل مدلول القول الديني على وفاق مع ما يقرره البرهان العقلي.

والضابط الأساسي في عملية التأويل هذه هي القاعدة التي تحكم أساليب التعبير فسى اللغة العربية التي هي لغة القرآن الكريم، وبذلك يكون التأويل صناعة لغوية في جزء منه هذا القيد اللغوي ضروري حتى لا يجنح التأويل إلى أمور بعيدة كل البعد عن مجال الخطاب القرآني، فالأمر هنا لا يتعلق برد(الظاهر) إلى (باطن) غريب عن مدلول الظاهر، بـل فقيط إعطاء الظاهر معناه من خلال المدياق القرآني ويشكل ما يدرز في جانب المنطق والمعقولية.

٢٧٨ اين رشد: فصل المقال ص ٢٩.

٢٢٩ د.محمد عابد الجابري: المدرسة الفلسفية في المغرب ص ١٤١، ١٤٢.

ويجب أن ننتبه إلى أن الظاهر والباطن عند ابن رشد لا علاقة لهما بالظاهر والباطن عند الصوفية أو عند الشيعة الباطنية أو غيرهما من الاتجاهات الغنوصية التى انتشرت عند الشيعة وإخوان الصفا، ولا علاقة لها بما روجته الأقلوطينية كما سادت عند كل من الفارابي وابن سينا، يقول ابن رشد: "إن الظاهر هو تلك الأمثال المضروبة لتلك المعاني، والباطن هو تلك الأمثال المعنوبة لتلك المعاني، والباطن هو تلك المعاني التي لا تتجلى إلا لأهل البرهان"."

وهى تتجلى لأهل البرهان، لا لأنهم يملكون "علم الباطن"، بل لأنهم يستطيعون ربــط الأمثال الحسية بمدلولها العقلي، ورد النتائج إلى مقدماتها أو العكس، إن الأمــر إذن لا يعنسى وجود "امتياز معرفى" خص به أناس دون آخرين، ولكن فقط بمستوى الإدراك والفــهم، إنــه تماما (الاجتهاد) بمعناه العام ٢٢٦.

ويميز ابن رشد بين التأويل الجدلي والتأويل البرهاني، وذلك على أساس طبيعة المقدمات التى يتكون منها كل منهما، فالقياس الجدلي يقوم على مقدمات مشهورة أو مظنونة سواء وجدت فيها شروط المقدمات اليقينية أو لم توجد، وصناعة الجدل تبطل الآراء بأقاويل مشهورة لا يؤمن أن ينطوي فيها الكذب، وبالجملة من غلب عليه الجدل، كثيرا ما يؤديه ذلك إلى اعتقاد أمور خارجة وبعيدة عن طبيعة الشيء، والعلة في ذلك أن طلب الإنسان الكلم المقنع من غير أن يعتبر هل هو مطابق للموجود أو غير مطابق، يفضي به إلى اعتقادات كاذبة مخترعة "

وعلى هذا فأهل الجدل غير مؤهلين للقيام بالتأويل، لأن منهجهم قاصر عن بلوغ مرتبة اليقين، وقد عاب ابن رشد طريقة التأويل عند المتكلمين خاصة الأشاعرة، حيث أن طرقهم التي سلكوها في إثبات تأويلاتهم ليست ملائمة للجمهور أو الخواص.

فهى لا تلائم الجمهور لكونها غامضة ومعقدة، ولا تلائم الخواص لأنها تفقد شرط البرهاني أما التأويل البرهاني فهو يقوم على الأدلة البرهانية، وهذه الأدلسة مسن المبادئ

۲۲۰ این رشد: فصل المقال ص ۱٦.

٢٢١ د.محمد عابد الجابري: المدرسة الفلسفية في المغرب ص ١٤٢.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۲۲</sup> د.عاطف العراقي: النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد ص ٣٠٢ وأيضا تلخيص كتاب الجدل لابن رشد.

الأولية للعقل وهى واضحة بذاتها، ويستنتج منها بسلسلة من القياسات الدقيقة المرتبط...ة بعضها ببعض ارتباطا وثيقا، نتائج تشترك في الوضوح والبداهة، وفي يقين المقدمات ٣٣٣.

والقياس البرهاني هو قياس يقيني وهو يقيد علم الشيء على ما هو عليه، وهو الموصل إلى العلم الحقيقي ٢٢٦ ومن هنا يصبح التأويل قاصرا على أهل البرهان الراسخون في العلم والحكمة. أما الجمهور فلا يصرح له بذلك.

ويرى ابن رشد أن إذاعة التأويل لغير أهله يؤدي إلى ضرر عظيم، يفضي بالمصرح له والمصرح إلى الكفر. لأن المقصود هو إبطال الظاهر وإثبات المؤول، فإذا بطل الظلامات عند من هو من أهل الظاهر، ولم يثبت المؤول عنده، أداه ذلك إلى الكفر وإن كان في الكتاب أصلول الشريعة، فالتأويلات ليس ينبغي أن يصرح بها للجمهور، ولا تثبت في الكتاب الخطبية أو الجدلية ولا تثبت التأويلات إلا في الكتب البرهانية، لأنه لا يطلع عليها إلا أصحاب الفطر الفائقة. ووجود هذه الفطر قليل بين الناس ٢٣٦.

ولكن ما هو حكم المخطئ في التأويل عند ابن رشد؟

إن طبيعة التأويل تعنى الاحتمال لا القطع، وهذا يؤدي إلى أن المعنسى لا ينحصر مفهومه إنحصارا تاما في معنى واحد يتفق عليه الجميع، لذا كانت طبيعة التأويل تحتمسل الاختلاف إن لم تكن مؤدية إليه.

لكن هل يعنى الاختلاف أن يكفر كل أصحاب رأي مخالفيه؟

هنا يتبدى التسامح الكامل عند ابن رشد، ويتكشف ذلك الأفق المفتوح، فى المعرفة الدينية والفلسفية عنده والنابع من الفهم الكامل للتأول وللاجتهاد معا. حيث يصنف ابن رشد الخطأ الذى يمكن أن يقع فى الشريعة إلى نوعين رئيسيين:

۲۳۲ السابق ص ۲۰۱.

۲۲۰ تلخيص البرهان ص ۳۸.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۲۰</sup> ابن رشد: فصل المقال ص ۳۳.

٢٢٦ ابن رشد: تهافت التهافت ص ٥٥١.

الأول: خطأ لا يعذر فيه أحد من الناس، فإن وقع الخطأ في مبادئ الشريعة، فهو كفر، وإن وقع فيما بعد المبادئ، فهو بدعة ٣٢٧، وكما ذكرنا من قبل فإن مبادئ الشريعة التسلات لا تؤول وهي: الإقرار بالله، وبالنبوات وباليوم الآخر.

ومن هنا تمكن ابن رشد من الدقاع عن الفلاسفة وآراءهم بكتابه تهافت التهافت ضد اتهام الغزالى لهم بالكفر لقولهم بقدم العالم ونفي حشر الأجساد ونفى علم بالجزئيسات، فهذه الأمور ليست من مبادئ الشريعة وتحتمل الاختلاف والتأويل، خاصه وأن الفلاسفة يقرون بأصول هذه المبادئ، فهم يؤمنون بوجود الله تعالى وقدمه وبعلمه الكلي وبالمعاد، وإن اختلفوا في كيفية ذلك.

ومن هنا يتبين لنا كيف يجعل ابن رشد من التأويل سبيلا إلى الفهم المنفتح، خاصة حين يكون المجتهد متمكنا من أدواته، بذلا كل جهده العقلي لاستشراف المعاني الخبيئة، التي يتضمنها النص الديني.

هذا التأويل يجعل من النص المقدس نصا ثريا وغنيا ومنفتح الأفق بما لا يتناهى، بل يجعله مفتوحا على كل فهم ممكن فى المستقبل، خاصة وأن المعاني الإلهية المتضمنة في النصوص المقدسة غير محدودة بحدود الزمان أو المكان أو مفاهيم البشر قل لو كان البحسر مدادا لكلمات ربى لنفد البحر قبل أن تنفد كلمات ربى ولو جننا بمثله مددا """.

۲۲۷ ابن رشد: فصل المقال ص ۲۵، ۲۲.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۲۸</sup> ابن رشد: فصل المقال ص ۲۲.

٢٢٩ سورة الكهف أية ١٠٩.

ويجب أن نعي أن مصطلح التأويل بقدر ما يظهر مستباحا فإنه أيضا -كجزء من عملية الفهم- داخل صلب القراءة المستفهمة عن كنه النص ومعناه الأول/ الأساس، خاصـــة وأن ابن رشد يدعو في مؤلفاته الأساسية إلى العودة إلى النص لاستكناه معانيه.

لكن القراءة التأويلية بحد ذاتها تثير من خلال توصيفها اختلافا بينا بين مفهومها الإسلامي كما هي عند ابن رشد الذي يمثل التأويل عنده ركيزة أساسية وسبيلا إلى الاجتهاد وبين مفهومها الغربي، خاصة تلك القراءة التي تتناول النص المقدس.

وقد كثرت الأبحاث التى تتحدث عن التأويل فى الغسرب فسالاختلاف واضسح فسى الممارسة والتعريف، وهذا الاختلاف، كما يذهب إلى ذلك الباحث عبد الواحد علواني ٢٤٠ علند إلى أسباب عدة من أهمها طبيعة النص المقدس، وطابع التفكير والبنيسة التراثيسة والتجربسة التاريخية الخاصة لكل منهما.

فتعرف التأويل ضمن فضاء المعرفة الإسلامية خاصة (النص القرآني):

أولا: يجب أن لا يقع في التحريف 'وقد كان فريق منهم يسهعون كلام الله تهم يعرفونه من بعد ما عقلوه وهم يعلمون' "".

ثانيا: إلزام النص القرآني بمعنى محدد عند بعض المؤولين وما يعلم تأويله إلا الله الله النص القرآني بمعنى محدد عند بعض المؤولين وما يعلم المسلم الله النص القرآني نص كونى إلهي معنى ولفظاء واللفظ بحد ذاته مقسدس تمامل كقداسة المعنى، لذلك ليس ثمة ترجمة معلنة لنصه إنما هناك ترجمة لمعانيه أو لتفسير معين تفاسيره.

صحيح أن الترجمة بعامة تتصب على ترجمة المعاني إلا أن الإشكالية التي تسبيها إزاء النص المقدس إشكالية عسيرة، فهذا النص أساسا يرمي إلى تجاوز الزمان والمكان،

۲٬۰ د. عبد الواحد علواني: مغامرة التاويل ص ۱۸.

٢٤١ سورة البقرة آية ٧٠.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> سورة آل عمران آية ٧. ولكن ابن رشد لا يتوقف في قراءة الآية عند الله بل عند الراسخون في العلم "وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم "مثل كثير من المفسرين، مما يسمح للعلماء المجتهدين بالتأويل ، بل هم في نظره المؤهلين لذلك.

وبذلك يرمي إلى تجاوز اللغة بحد ذاتها، ولذلك تبقى الترجمة مجرد محاولة تفسيرية قـــاصرة لابد لها من الزوال لتظهر محاولة ترجمة أخرى.

وهكذا نجد أن التأويل في فضاء المعرفة الإسلامية كان أمام نص يحافظ على لفظه حفاظه على معانيه، ومن هنا ندرك أهمية تأكيد ابن رشد على مراعاة النفة العربيسة وأصولها، وأن يكون التأويل غير مخل في ذلك بعادة لسان العرب في التجوز فه مسي تسمية الشيء بشبيهه، أو سببه، أو لاحقه، أو مقارنه، أو غير ذلك من الأشياء التسبي عددت في تعريف أصناف الكلام المجازي ٢٤٣ وكان لابد للتأويل من التكيف مع الضوابط المفروضة عليه و مسايرة التفاسير بالإضافة إليها في المعاني و عدم التناقض معها.

أما فى فضاء المعرفة الغربية المستندة أساسا إلى المسيحية وخاصة الكاثوليكيسة، الضافة إلى التأثيرات الرومائية واليونائية، فكان التأويل إزاء نص مقدس لا يمتلك قداسسة اللفظ، فالنص بحد ذاته نتاج ترجمة، وكذلك فإن الخلاف حول تكامل النصوص المشكلة لهذا النص خلاف ذو جذور متشعبة ، لذلك فإن التأويل أصبح الصلة الوحيدة تقريبا مع هذا النص، وكذلك وسيلة النص الوحيدة للتواصل الكوني ، فلا غرابة أن يكون التراث التأويلي ضخما، وأيضا أن يستمر التأويل """.

أما في الفكر الإسلامي وخاصة عند ابن رشد، فإن التأويل على الرغم مسن كونسه مفهوما هاما يفتح الطريق إلى الاجتهاد، ويخلص الفكر من الوقوع في براثن الاتجاه الواحد أي الاتجاه الدغمائي القطعي، فإنه يجب أن يلتزم بتلك الضوابط التي وضعها ابن رشد حتى لا يقع في إسقاطات ذاتية أو أيديولوجية أو غنوصية مثل تلك التي وقعت فيها الاتجاهات الصوفية الفلسفية والباطنية في التراث العربي والإسلامي، والتي حاربها ابن رشد -ومن قبله حاربها الغزالي- مستخدما العقلانية الصارمة ومعتمدا على البرهان.

والاتجاه التأويلي عند ابن رشد ، يسمح بمزيد من الحرية الفكرية، من حيث أنسه يقصر أمر التأويل من ناحية على العلماء المجتهدين، ويخضع اجتهاداتهم من ناحية ثانيسة لضوابط شرعية تجعل للمصيب أجرين وللمخطئ أجرا واحدا، وتجنب المفكريسن وصمسة

Tir ابن رشد: فصل المقال ص ١٩، ٢٠.

٢٤ انظر د. عبد الواحد علواني: مغامرة التأويل ص ١٨ السابق.

التكفير والقاء تهم الزندقة والمروق عليهم من حيث اقتناعهم بأن مثل هذه المعسائل النظريسة عويصة، وتبحث في ضوء كثير من الاعتبارات الفكرية والعقائدية.

ومن هنا يشكل مفهوم التأويل عند ابن رشد مخرجا علميا ودينيا مناسبا في عصرنا للتخلص من الاتجاهات الحرفية والظاهرية والدغمائية التسي تحساول بعض الجماعات الأصولية اعتنقها والدفاع عنها، معرضة عسن مستجدات العصسر وتطوراته العلمية والحضارية من ناحية، وناسية أو متناسية ذلك الأقق المفتوح لسيل المعاني والمفاهيم الإلهية التي يمكن أن يصل إليها فكر المجتهدين والحكماء ممن ينظرون ويعتبرون في نصوص إلهية لا تنفد معانيها ولا تخلق لطائفها على مر السنين، متسلحين في ذلك بالعلم الصحيح وبسالفكر المنقتح.

ومن غرائب عصرنا أن تكثر الفرق والمذاهب ذات الاتجاهسات الدينية الجسامدة والمتوقفة عند ظواهر النصوص الدينية لا تبرحها، بل تزداد انغلاقا على مفاهيم تخطاها الزمان، باحثة عن حلول لمشكلاتها في الماضي، في الوقت الذي تزداد فيه المعارف البشرية وتتضاعف النظريات العلمية بسيل جارف لا تستطيع العقول البشرية ملاحقته، بحيث أصبح التغير والتطور سمة أساسية من سمات العصر، هذا الاتجاه المغلق يكرس التخلف في عالمنا العربي والإسلامي ويوسع مساحة الفجوة الحضارية والثقافية بيننا وبين عالم الغرب، ويسقطنا في دوغمائية كريهة.

والدوغمائية (القطعية) في حد ذاتها يتفاوت حضورها بين هذا الخطاب أو ذاك. فكلما ابتعد الخطاب، أي خطاب، عن التناول العقلاني-العلمي يقترب من الدوغمائية.. فالعلم، على حد قول ميشيل فوكو في المدى الواسع له يشكل مبدأ أو قاعدة لضبط إنتاج الخطابات ٢٤٠٠.

إن الخطاب الدوغمائي في بنيته غير العلمية يجمد الحس الإنتقادي مع نفسه ويحبسس القدرة على التحليل، ويكتفى متلذذا بتكرار إجتراري لنصوص وحلول ونمساذج نشسأت فسي

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> فوكو: راجع الخطاب الافتتاحي الذي ألقاه فوكو أثناء حفل تنصيبه كأستاذ للفلسفة في الكوليج دي فرانس، ترجمة هاشم صالح، مجلة الكرمل العدد ١٠ ص ٢٧ بيروت عام ١٩٨٣م.

ظروف تاريخية مغايرة في مضمونها وتشكلها مع العصر .. وهكذا تبقى وقائع العصر بمستجداتها واجتهاداتها وتطوريتها بعيدة عن مضمون خطابها الفكري.

فالدوغمائي (القطعي) كثيرا ما يفتش في جعبته عن أمجاد ماضيه، فأمام عجزه عسن خوض معركة العقل والعلم بهدف تنمية إنسانية ومجتمعية يلجأ العقل البساطن إلى ذاكرت التاريخية.

وفى هذا الصدد يعتبر "روكيش" أن الدوغما يزداد حضور ها في أي منظومة معرفية كلما توجه منظورها الزمنى نحو نقطة مركزية ليست بالضرورة من نتاج الحاضر أو مبنية على تصور استراتيجية مستقبلي. فالحاضر بالنسبة إلى هذا النوع من الدوغما (القطعيسة) لمصلحة المبالغة في شأن الماضي على أساس أنه العصر الذهبي.

وعلى الرغم من أن تحليل "روكيش" ركز على دراسة اليات الخطاب الدوغمائي اللاهوتي في التجربة الغربية، إلا أن استنتاجاته تنطبق في كثير منها على الخطاب الدوغمائي التقليدي في العالم العربي و الإسلامي ٣٤٧.

ولا ننسى أن مفهوم التأويل الذي يصل إليه ابن رشد ويتوج بــ فلسفته الدينيـة والعقلية معا، لم يصل إليه إلا بفضل حسه النقدي وتأسيسه لمنهج تحليلي نقدي يقوم على العقل، شرحنا من قبل معطياته، فإن التأويل يصير غير ممكن إلا بوصفه وجها آخر للنقد، فالتأويل نقد إلى درجة معينة.

ولكن يمكننا إدراج التأويل في صلب المحاولات النقدية براحة أكثر، ذلك أن التأويل يتبني معظم وسائل النقد للوصول إلى طرحه، وإن كان يتميز بمراوغة وقدرة كبيرة على المتبطان غاياته، ولكن التداخل الكبير بينهما لا يلغي الفوارق من حييت طرق الاستدلال والتفكيك والاستنطاق.

<sup>&</sup>lt;sup>346</sup>Msiliton Rokeach: Lanation de dogmatisme, Archives De socologie des neligions. No 30 paris 1970. p 12-13.

۳۲۷ سهيل فرحات: المخطاب الدوغمائي ورفض الأخر ص ٦٥، ٦٦ مجلة الفكر العربي العدد ٧٦ بيروت عام ٩٩٤ م.

أما المعنى أو المفهوم فهو نقطة الارتكاز الرئيسية لأجله يستنفر التأويل كل طاقاته لينسف معنى قائما ويبني معنى آخر يحل محله، تسمح به اللغة ولا يتعارض مسع معطيات العلم، بل لقد تولده مستجدات العلم ومستحدثاته، إذ يمارس التأويل كل حذاقته لنفى هذا المعنى الذي يحتل موقع التفسير بالنسبة إلى النص، ليؤكد زيف عقلانية هذا المعنى القائم، وليؤسسس لمه معنى جديدا جديرا باتساع أفق الرؤية واتساع دائرة المعقول.

وهكذا تتعدد المفاهيم والمعاني التى يكتشفها العقل بتعدد طبقات الاكتشافات العلمية والفكرية التى أصبحت تتوالد من نسق المعرفة الإنسانية اللامتناهي، خاصة وأن المعقول في عصرنا أخذ يقتطع مساحات كبيرة من أفكار ومفاهيم ورؤى كنا نعتقد أنها تقع في ساحة اللامعقول.

ولا مفر النص من مواجهة الموت -كما يقول الباحث عبد الواحد علواني ٢٤٨- إلا من خلال بعدين أساسيين يجب توفر هما فيه ليبقى نصيا حيا.. ومتلما التواصيل والتناسيل ضروريان لاستمرار أي كائن حي، لابد للنص من التمكن من العالمية بمعنى (التواصيل) ومن الازلية بمعنى التناسل (الاستيلاد) فأجيال المعاني المتجددة تضمين استيمرار النص وتحسميه من الزوال والموت.. فبدلا من موت النص، يميوت المعنى الميترهل، ليظهر عوضا عنه معنى جديدا نضر متألق بزي العصر حاملا في صلبه روح النص.

ويمكننا هنا أن نتوقع المفاهيم الجديدة التى يجب أن تدخل فى الرؤيــة الدينيـة وتمــد النصوص الدينية القديمة برؤية جديدة معاصرة وبانفتاح مشروع يجمع بين المقدس والزماني، وفى الوقت الذي يراعي فيه الأبعاد الإلهية السرمدية لا يغفل المقاصد البشرية التــى جـاءت الشريعة لخدمتها وتيسيرها، وبذلك يتم الربط بين الإلهي والإتعماني، والجمع بيــن السـرمدي والزماني، ويكتمب كل ذلك مشروعيته من خلال الفهم المتجدد للدين الذي ينص عليه الشرع.

ويجب أن نعي أن انعدام عالمية النص دلالة على مقاييسه النسبية المحددة وانعدام أزليته دليل على اقتصاره على واقع معرفي معين يموت بانقضائه، أما النص المالك لعالميته وأزليته فهو نص حي معتمر متوالد... نص ممتد وخارق. ومن هنا يمثل "التسأويل" الوجسه

۲۲۸ د. عبد الواحد علواني: مغامرة التأويل ص ٦٥.

الآخر للتفسير، فأنهما وجهين لعملة واحدة ورحلة التفسير في ثناياه، تمثل رحلة استكتسسافية بحثا عن المعنى الأول/ الحقيقي.

والتأويل من أكثر وسائل التفسير افتتاحا للآفاق على الرغم مسن كونسه محفوف بالمخاطر. وكلا التفسير والتأويل عمليتان ضروريتان لحياة النص وتفاعله مسع المعرفة واستمراره في الحاضر والمستقبل.

### الغطل التامع.

### من التهسير العلميي للطواسر الاجتماعية

## والإنسانية إلى العداثة

كان ابن رشد الفيلسوف المسلم من أهم الأمباب التي أدت إلى دخول أوربا في طور الحداثة، خاصة بعد أن تكون تيار الرشدية الأوربية بعد القرن الثالث عشر، لتعويلها على مقومات ومبادئ رشدية تناولناها في الفقرات السابقة مسن العقلانية والمنسهج النقسدي والتعويل على التفسير العلمي السببي سواء في مجال الفيزيقا أو الميتافيزيقا، و التأويل في الفكر الديني مما يسمح بالتسامح الفكري الديني ويؤدي إلى الحرية الاعتقاديسة والفكريسة وغيرها من المفاهيم التي أرستها الرشدية في جذور الفكر الأوربي الحديث.

وقد اتضع لنا بما لا يدع مجالا الشك أن ابن رشد كان له تأثير كبير في تطور الفكر الأوربي، خاصة بدفاعه عن الفلسفة ودعوته إلى الاعتماد على العقل والتجربة، وانطلاقا فسى براهينه على وجود الإنية ووجود الله تعالى من الطبيعة أو العسالم الفسارجي فسى تأسيسه للأبستمولوجيا والأنطولوجيا مما ممهد السبيل إلى الثورة العلمية الأوربية في القرنين السادس عشر والسابع عشر، وهو ما يمثل عصر النهضة الأوربية الذي سمح للغرب من الخلاص من أسر العصور الوسطى للإنطلاق إلى العصر الحديث في ظل مفاهيم علميسة جديدة شكلت عصر التنوير.

ولا شك أن الاكتشافات والاختراعات والأبحاث الجديدة التي قام بها علماء ومفكرون أمثال كوبرنيكوس وكبلر وغاليليو وسبينوزا ولابنتز ونيوتن قد أحدثت انقلابا عميقا وشراملا في نظرة الناس إلى الكون والحياة والتمهيد لظهور المناهج العلمية الجديدة في مختلف المعارف والعلوم الإنسانية والطبيعية.

ولم يقتصر تأثير ابن رشد في أوربا على الساحة الفلسفية، بل تجلى أيضا تأثيره فـــى ميادين الطب والعلوم، خاصة وأن لابن رشد إسهامات علمية جادة في كل من علمـــي الفلــك والطب.

وقد لاحظ بحق جورج سارتون "" في كتابه القيم "مدخل إلى تاريخ العلوم" أن شهرة ابن رشد في عالم الفلسفة كادت أن تحجب منجزاته الطبية، حيث كان ابن رشد يعتبر في الحقيقة من أكبر الأطباء في عصره، فقد ألف نحو عشرين كتابا في الطب بعضها تلخيصات كتب "جالينوس" وبعضها مصنفات ذاتية، وقد ترجم أكثرها إلى العبرية واللاتينية، وأشهرها كتاب "الكليات في الطب" وهو موسوعة طبية ترجمه إلى اللاتينية الطبيب (بونساكوزا) من جامعة بادوا عام ١٢٥٥ وطبع مرات عديدة مضافا إليه كتاب "التيسير" لابن زهر، الذي يقول عنه ابن رشد في آخر كتاب "الكليات" أنه هو الذي طلب من صديقه "ابن زهر" تأليفه للبحث في الأمور الجزئية "ما خاصة وأن ابن رشد كان منشغلا في هذا الكتاب في النظير لعلم عصره.

ومن هنا كان كتاب "الكليات" يهتم بالطب من ناحية النظريات العامة وكتاب "التيسير" يهتم بالطب التجريبي من حيث تطبيقه على الجزئيات"٠٥٠.

أما في علم الفلك فقد قام النظام الفلكي عند ابن رشد على ثلاثة جوانب من نقده للنظام البطليموسي الذي اعتمده الفارابي وابن سينا، ثم عرضه لآراء أرسطو فـــى كتــاب السماء والعالم وأخذه بها، ثم ذكره لحجج جديدة قى تأييد نظريــة الأفــلاك ذات المركــز

<sup>&</sup>lt;sup>349</sup>George Sarton: Appreciation of an Cunnt and Medwal Sciencep.180.

<sup>·</sup> أرنست رينان: مختصر تاريخ الطب العربي ج٢ ص١٨٨ بغداد عام ١٩٨٤م.

<sup>&</sup>lt;sup>٢٥١</sup> د.كمال السامرائي: النظام الفلكي الرشدية والبيئة الفكرية في دولة مغرب الموحدين، ص ٢٩٨، ندوة ابن رشد.

<sup>&</sup>lt;sup>٢٥٢</sup> د. كمال السامرائي: النظام الفلكي الرشدية والبيئة الفكرية في دولة مغرب الموحدين، ص ٢٩٨، ندوة ابن رشد.

الواحد التى تبناها أرسطو، هذا بالإضافة إلى إسهامه فى مجال "علم الهيئة العلمي" وهـــو أحد فروع علم الغلك" " .

ومن هنا كان طبيعيا أن تؤثر أفكاره الفلسفية والعلمية على أوربا، وتكون عنصرا فاعلا في التتوير الأوربي الحديث، من حيث انطلاقة الفلسفة من أسر اللاهوت، والاعستراف بثنائية العقل الإلهي-العقل ابشري، وبالتالي ثنائية الحقيقة (الرشدية في صورتها الأوربية) وانفساح المجال لإنطلاقة العلوم الطبيعية والإنسانية، وإلغاء التوسط بين الخالق والإنسان عبر الكنيسة وبالتالي إلغاء التوسط بين الحق الطبيعي (البشري) والحق الإلهي، وتصارع أو تصالح الفلسفة والدين المسيحي (توفيقية ديكارت، نزعات التصالح مع الدين المسيحي عند كانط، توحيد الدين والفلسفة في صورة الفكرة المطلقة التي تتطور ذاتيا بفعل تناقضها الداخلي، كما عند هيجل…الخ).

إننا نجد هذا الإندغام والحركات الملتوية، على امتداد فسحة واسعة من التاريخ الأوربي، أسهمت أفكار ابن رشد العلمية والفلسفية في اختياره وبلورته في أشكال شتى.

وفيما يتصل بالعلوم الإنسانية والاجتماعية ساهمت المعالجة العلمية التى قدمها ابن رشد فى مؤلفاته خاصة ومحاولته الاقتراب من الموضعية فى دراسة هذه الظواهر المتصلة بالإنسان وعلاقاته فى تأسيس التوجه العلمي المعاصر، والذي أصبـــح يتناول الظواهر الاجتماعية والإنسانية بمناهج نقدية وعلمية يعول عليها فى المقام الأول.

وتعني الموضوعية كما هو معروف، في العلوم الاجتماعية بدراسة الظواهر والحقلق الاجتماعية كأشياء خارجية مستقلة عن الباحث لأن الروح العلمية تقتضي تتحية كل اعتبار غريب عن الجهد الذي يبذله نحو الموضوعية الخالصة وابتعاده عن كل اعتبار انفعالي عاطفي وقيمي وأخلاقي.

ومن متطلبات الموضوعية مراعاة الظروف المحيطة بالواقع الاجتماعي، لا الأحكام العقلية المطلقة، أي يجب على الباحث الابتعاد عن الأفكار المسبقة أو التعصب الأعمالي، لأن

٢٥٣ ابن رشد: ما بعد الطبيعة ص ٨٣.

الحقيقة الاجتماعية نسبية وليست مطلقة، لذلك لا يميل علماء الاجتماع إلى استخدام التعميمات المطلقة بل النسبية في برهنة المعلومات والحقائق الاجتماعية.

وقد تجلت موضوعية ابن رشد في نظرته للحقيقة الاجتماعية على أنها نسبية غير مطلقة، فهو يرى العلو الإنسانية ما هي إلا علوم نسبية غير مطلقة، لأنه يدرك بأن المجتمع مستمر بالتغيير وكل شيء يتغير وليس بثابت، وقال أيضا أن علم الإنسان ينمو شيئا فشيئا، ويخرج من القوة إلى الفعل، فهو علم نسبي يبدأ بالاحساسات ثم ينتقل إلى الصورة والخيال ثم يحدد المعانى الكلية ويستخدمها في استنباط المعلومات الجديدة أما.

ولما صرح ابن رشد بأن الحقائق الاجتماعية نسبية وأن الإنسان يدركها بحواسه، أكد على استخدام العقل أيضا في إدراك الموجودات من أجل التعرف على أسبابها، وهذا يعني نبذ كل ما هو وجداني وشخصى في البحث العلمي عن الحقائق.

ونلاحظ فى هذا أن ابن رشد لم يعط أهمية مطلقة للأحكام العقلية الصرفة وتجريدها من احساسات الإنسان بواقعه ومحيطه، بل أدرك بأن الإنسان يبدأ بإدراك هذا الواقع عن طريق حواسه ومن ثم نتبه إلى أهمية العقل فى دراسة الواقع بشكل دقيق وواضح، دون تحيز وتعصب شخصى أو قيمي أو إقليمي، أي يكون دور العقل بمثابة المنظم والمحكم فيما إذا أرادت هذه الاحساسات أن تطنب أو تزيد من تأثيرها على تفكير الباحث ونظرته للواقع.

وإذا قارنا هذا القول مع قول العالم الألماني مساكس فيبر (١٩٦٠ - ١٩٢٠) في الموضوعية الذي يعتقد بأن الحقائق الاجتماعية أيضا نسبية، لكن الباحث الاجتماعي في خو نظره في أغلب الأحيان غير موضوعي ومتحيز لجانب دون آخر، موضحا فيير قوله بأنسه طالما اختار الباحث هذه المشكلة أو هذه الظاهرة دون الأخرى، فإنه قد تحيز في اختياره موضوع الدراسة لأنه فضلها على غيرها من الظواهر، أو لمعرفته الواسعة بذلك أو لتحييزه لها دون غيرها.

وهذا يعني أن ماكس قيبر يؤمن بأن الباحث يحس بالأشياء والحقائق الاجتماعية، ولـم يؤمن بقوة عقل الباحث وتحكمه في تحديد ووقف تأثيرات الوجدان والعاطفة في اختيار تلـــك

<sup>&</sup>lt;sup>٢٥٤</sup> ابن رشد: مناهج الأدلة ص ١٥.

الحقائق، إنما صور وجدانه وإحساسه بأنه العامل الحاسم في اختيار موضوع الدراسة وإدراك الواقع.

وإذا قارنا هذا القول بآراء ابن رشد وجدنا أنه يؤكد على قيمة العقل العالمي -كما مر بنا- في إدراك الموجودات ومعرفة أسبابها، فالعقل الذي يسدرك أسسباب الموجودات يستطيع أن يدرك الموجودات، والمعرفة بتلك الموجودات لا تكون كاملة إلا بمعرفة أسبابها، وإذا أغفلت أو أهملت أو رفعت هذه المسببات فإن ذلك عمل غير علمي وموضعي وواقعي.

هذا فى مجال بحث الباحث فى الدراسة الواقعية والميدانية، أما فى مجال مراجعـــة الكتابات السابقة وخبرات الشعوب، فإن ابن رشد لم يهمل ذلك فى استخدامها كحقائق للدعم أو الرفض.

لذلك أوضح أهمية البحوث السابقة ونبه في الوقت نفسه إلى عدم أخذ هذه الكتابات والبحوث والأقوال السابقة التي أجريت على مجتمعات أخرى كمسلمات وبحوث غير قابلة للتمحيص والتنقيق وأخذها كما هي حقائق أكيدة غير قابلة للنقاش وذلك حين قال: "إن من واجبنا إذا نظرنا فيما قاله من تقدمنا من أهل الأمم السابقة أن ننظر في الذي قالوه من ذلك. وما أثبتوه في كتبهم مما كان منه موافقا للحقائق قبلناه منهم، وسررنا به، وشكرناهم عليه، وما كان غير موافق المحق نبهنا عليه وحذرنا منه وعذرناهم، وعلينا أن نستعين على ما نحن بسبيله مما قاله من تقدمنا في ذلك سواء كان هذا مشاركا لنا في الملة أو غير مشارك إذا كانت فيها شروط الصحة ومدهدة.

ومن هنا فليس غريبا ان نجد باحثا اجتماعيا "م" يخطئ أوجست كونت الدي يعتبر مؤسس علم الاجتماع في العصر الحديث عندما وضع قوانين المراحل الثلث ( لاهوتية ، ميتافيزيقية ، وصفية) لتفسير مسيرة وتطور المجتمعات الإنسانية، لأن المجتمع الإنساني يتغير حسب طبيعته، وليس حسب قوانين ثابتة يضعها الإنسان.

ابن رشد: مناهج الأدلة، ود. توفيق الطويل: خصائص التفكير العلمي مجلة عالم الفكر ج٣ ص ١٨١ الكويت.

٢٥٦ د. معن خليل عمر: التحليل السببي للظاهرة عند ابن رشد ص ٨٢.

بينما أكد الفيلسوف العربي ابن رشد على العوامل المسببة للظاهرة وليس على القوانين التي تتحكم فيها وتحرك المجتمع لأن العلم عنده ما هو إلا إدراك الموجودات بأسبابها ومــن رفع الأسباب فقد رفع العلم إضافة إلى أن نكران سببية الموجودات يهدم أسـس النظـام فــى العالم ٢٥٠٠.

من هذا نستنج أن السببية -وهى من المفاهيم التى وقف عندها ابن رشد -كما مر بنا طويلا- فى نظر ابن رشد عنصر مهم فى البحث والقصى وأن القانون وحده لا يكفي لتفسير الظواهر، وإذا نظرنا إلى علم الاجتماع نجده لا يكتفى بمعرفة كيف تتغير الظواهر بقدر ما يريد أن يعرف لماذا تتغير على نحو معين، من حيث أن العلم يهتم بالبحث فى الظروف والشروط التى تتحكم فى إحداث الظاهرة.

إذن ما قاله أوجست كونت فى القرن التاسع عشر بخصوص قوانين المجتمع وأهميتها فى دراسة المجتمع وإهماله لمعرفة أسباب الظواهر ومسبباتها أمر خاطئ وهذا ما أثبتته النظريات الاجتماعية المعاصرة كنظريات الصراع عند لويس كوسر ورالف دارندروف ، ونظرية النفوذ والسلطة لبيتر بلاو، ونظرية جورج هومفز فى التبادل الاجتماعي، ونظرية رويرت مرتن وتالكوت بارسونز، فى البناء الاجتماعي ٣٥٨.

وهذا يوضح لنا أسبقية أفكار ابن رشد وأهميتها وعصريتها إذا قارناها بأفكار علماء الاجتماع الكلاسيكيين والمحدثين.

وفى مجال آخر أكد ابن رشد أن لكل وجود علة أو عللا مترابطة ومتعانقة بعضها مع البعض الآخر فى إحداثه، والمعرفة بتلك المسببات لا تكون على التمام إلا بمعرفة أسسبابها، وميز فى الوقت نفسه بين عدة أنواع من الأسباب هى ثانوية، وحقيقية، وقريبة وبعيدة، وذاتية كامنة داخل الظاهرة وخارجية أي خارجة عن الظاهرة.

وأوضح الأسباب الخارجية في إحداث الظاهرة عندما تكلم حول القضاء والقدر والذي يمثل عند المسلمين عقيدة إيمانية في التأسيس له عقلانيا حينما قال: "إن هــــذه الأســباب

٢٥٧ د.محمود قاسم: المنطق الحديث ومناهج البحث ص ٢٠٩، ٢١٠.

٢٥٨ د. معن خليل عمر: التحليل السببي للظاهرة عند ابن رشد ص ٨٤.

تساعدنا على إتمام أعمالنا وقد تقف في سبيلنا بل تجبرنا في بعض الأحيان على أفعال معينة نعجز عن القيا بأضدادها وهي تلك الأفعال الاضطرارية".

ويدال بشكل أدق فيقول: "الإرادة الحرة المرتبطة في الوقت نفسه بأسباب خارجــــية تجـــري دائما على نمط واحد" وهنا يربط ابن رشد بين العوامل الذاتية والخارجية فــــي تفسيره لسلوك الفرد وربطه بالبناء الاجتماعي العام أي بنظمه الدينية والأخلاقية والحضاريــة وغيرها.

كذلك لم يهمل ابن رشد حرية الاختيار الفردية عند الشخص (عامل ذاتي داخلي) فــــى ارتباطه بوشائج المجتمع، وهذا هو جوهر الأشياء ليقف على سبب أو أســـباب الحقيقـــة فــــى وجودها، لأن من لم يعرف حقيقة الأشياء لم يعرف حقيقة الاختراع على حد قوله ٢٦٠.

ولقد كان تفسير ابن رشد لحرية الإرادة الإنسانية تفسيرا علميا دقيقا، وكان يري أن القول بالسببية لا يلغيها، وخلاصة رأيه أن الإرادة والشوق تبعثه فينا المؤثرات الخارجية، ولكن لما كان العالم الخارجي، بما فيه بدن الإنسان، محكوما بالعلاقات السرببية، فإن ذلك الشوق، أي الإرادة إنما يتحقق عند مواتراة الأسرباب الداخلية (داخر بدن الإنسان)، والخارجية (في الطبيعة) وزوال الموانع.

#### هل يعني هذا أننا أمام ضرورة أو آلية عمياء؟

إن ابن رشد يجد مخرجا علميا من هذه الضرورة، فيرى أن الإنسان كائن عاقل، وأن العقل حما قررنا من قبل هو إدراك هذه الأسباب. وإذن، فسإذا أدرك الإنسان مواتاة الأسباب لشوقه ذاك أصبح قادرا على تحقيق إرادته ومن ناحية حريته، وبالتالي كلمسا زاد علم الإنسان زادت حريته، وتحققت إرادته، ومن هنا كان ابن رشسد يسرى فسى الكسب الأشعري جبرية، من حيث أنهم لا يفرقون بين هذا الذي يسسمونه كسبا وبيسن الحركسة

٢٥٩ د. محمود قاسم: نظرية المعرفة عند ابن رشد ص ٨٥.

٢٦٠ د. محمود قاسم: نظرية المعرفة عند ابن رشد ص ٩١.

الاضطرارية كرعشة اليد مثلا إلا تقرقة لفظية "والاختلاف في اللفظ حكما يقول ابن رشد- لا يوجد حكما في الذوات"".

وهكذا يقدم ابن رشد تفسيرا علميا السلوك الإنساني تحكمه عوامـــل ذاتيــة وأخــرى موضوعية بعضها قد يعود إلى الطبيعة والعالم الخارجي، وبعضها قـــد يعــود إلـى النظـم الاجتماعية التى يعيش في ظلها الإنسان، خاصة وأن الإنسان المسلم يضع في اعتباره دائمــا تلك القيم الدينية والثقافية الإسلامية التى يدين لها بالولاء وتشكل جزءا أساسيا من عقيدته وقناعاته العقلية.

إن مثل هذا التحليل العلمي لم يلتفت إليه مؤسس علم الاجتماع أوجست كونت والعالم البريطاني هربرت سبنسر والعالم الفرنسي إميل دوركهايم، بل شبهوا هذه الأعضاء بأنها مرتبطة تلقائيا وأهملوا حرية الإرادة الفردية عند الإنسان في اختيار ارتباطه بالمؤسسات الاحتماعية.

نلاحظ على هؤلاء العلماء الثلاثة (كونت، سبنسر، دوركهايم) أنهم أهملوا جانبا من الحياة الاجتماعية، وهو عامل الإرادة الذاتية، بينما أكد عليها ابن رشد، والذي يجعلها أساسا للفعل الأخلاقي وتحمل المسئولية حيث يقول: "وإذا كانت الإرادة صفة توجب للحي حالة يقع منه الفعل على وجه دون وجه، وهي تخصص بعض الأضداد بالوقوع دون البعض، وفي بعض الأوقات دون البعض، مع استواء نسبة قدرة ذلك الحي إلي الكل ، فإن حرية الفعل هي التي تضمن لنا التوجه إلى الخير والبعد عن الشرحتي أن الفعل الفاضل هو الذي يكون بالمثيئة والاختيار "٢١٠.

هذا الاهتمام بالإرادة الإنسانية لا نجد له نظيره عند كل من أوجست كنت ودور كهايم، حيث نجد الأول قد استخدم المقارنات التاريخية بين المجتمعات الإنسانية للوقـــوف على تطورها ومسيرتها، ولم يتطرق إلى معرفة جذور الظاهرة ولا إلى وجود المجتمع الإنساني.

٢٦١ ابن رشد: الكشف عن مناهج الأدلة ص ١٣٧ وما بعدها.

٢٦٢ ابن رشد: تلخيص كتاب الخطابة ص ٧٨ وانظر دستور العلماء ج١ ص ٢٧.

وإذا أخذنا إميل دوركهايم نجده ربط الظواهر الاجتماعية بقوانين ميكانيكية كقوانيسن الضغط والمقاومة والكثافة ولم يوضح أو يفسر وجود هذه الظواهر، وربما يكون للتصور النيونني في الفيزياء إنعكاس على هذه الآراء الاجتماعية فقد ظلت قوانين نيوتسن في عليم الفيزياء مسيطرة زمنا طويلا، إضافة إلى اهتمام المدرسة الفرنسية عامة بالمجتمع وعلاقاته ونظمه وإهمالها العوامل الإنسانية والذاتية.

أما هربرت سبنسر، فقد شبه المجتمع الإنساني بالحيوان، وتوصل إلى النظرية الحياتية في تفسير الظواهر الاجتماعية، دون التعرف إلى أسباب وجود الظـاهرة وارتباطـها ببقيـة الظواهر، ونحن نعلم مدى تأثير العلوم البيولوجية في تفكير سبنسر وأفكاره الاجتماعية.

كما أن بعض علماء الاجتماع المحدثين نراهم يتخذون خبرات الشعوب كاداة فى تفسير الظواهر الاجتماعية، وخاصة تلك الدراسات المتصلة بالأنثروبولوجيا والتى نشطت منذ منتصف القرن التاسع عشر، بعد الفتوحات والاكتشافات الجغرافية الحديثة للجنوب، كبيترم سروكن، ودالتالي ووند لباند، الذين يعطون النصيب الكبر لتراكم الخبرات البشرية عبر الأجيال، دون التوصل إلى معرفة أسابها وعلاقتها الذائية والخارجية.

ولا يفوتنا أن نسجل أخيرا عمل ابن رشد في محاولت الربط الفكر الاجتماعي المتصف بالمدى البعيد Macro Approach بطرق البحث المتصف بالمدى البعيد Micro Approach الذي فشل علماء الاجتماع المحدثون في بنائهم لمثل هذه الجسور، أمثال روبرت مرتن عندما صاغ نظرية المدى المتوسط وبيتر بلاو عندما وضع نظرية النفوذ والسلطة.

وبذلك نستطيع أن نقول أن ابن رشد استطاع أن يضع اللبنة الأولى، والقاعدة الأساسية للبحث العلمي والموضوعية في تفسير وتحليل الظاهرة ٢٦٦، إضافة إلى أن مفهوم ابن رشد لحرية الإرادة الإنسانية وجعلها تجمع بين الاختيار القردي القائم على المشيئة الإنسانية والعوامل الخارجية، لا يغفل تأثير الوسط الطبيعي والاجتماعي والثقافي الذي يعيدش فيه الإنسان، ولا يقضي على المبادرة الذاتية والفاعلية البشرية، ومن هنا كانت آراءه العقلانية مؤكدة لقدرة الإنسان على الفعل الحر في عالمه الخاص مما يشكل خروجا على بعض الأفكار

٢١٢ د.معن خليل عمر: التحليل السببي للظاهرة عند ابن رشد ص٨٥.

والمعتقدات التى رسختها بعضا الاتجاهات الفقهية الضيقة مما أدى إلى سلب حرية الإنسان ونفي دوره التاريخي، فكانت محاولة ابن رشد محاولة جريئة للتغلب على الاتجاهات الجبرية الخالصة التى أدت إلى الاستلاب الكامل لوجود الإنسان وحريته وما يترتب على ذلك من انهيار مقاومته لأشكال السلطة، سواء كانت دينية أو زمينة ٢٦٠٠.

هذا الفهم المتقدم لمفهوم الحرية الإنسانية كان له تأثيره الذي لا ينكر في الغرب الأوربي في العصور الحديثة للوصول إلى مفهوم المساواة وحقوق الإنسان وغيرها من المفاهيم التي دعمت الاتجاهات الإنسانية الحديثة.

وإذا كانت الحداثة هى مرحلة تبلغها المجتمعات الإنسانية من خلال عمليسة الستراكم التاريخي، والجهود التى يبذلها أبناء المجتمع فى سبيل الخروج عن القصسور السذي يقترفه الإنسان فى حق نفسه وعجزه عن استخدام عقله وإمكاناته فى سبيل البناء، فإننا نجد فى فلسفة ابن رشد الأفكار الأساسية التى تدعم هذا المفهوم وتؤكده فى المجتمعات التسسى يتوفسر لها الاهتمام الكافى لذلك.

إن أكثر ما تتطلبه الحداثة للنمو والبروز في أي حركة اجتماعية، الحريسة بمعنسى الاستخدام العلني للعقل في أمور المجتمع وقضاياه المختلفة، ولسهذا نجد فسى التجريسة الأوربية، أن هناك علاقة طردية تربط مستوى الحداثة مع انبثاق مبادئ حقوق الإنسسان والقلسفة العقلانية وفكرة التقدم، وهي كلها أفكار سادت فلسفة ابن رشد، بل تمثل ركسائز جوهرية في هذه الفلسفة.

وإذا كان الباحث "عادل ضاهر" يدعو إلى مفهوم أشمل للعقمل يتضمن "وظيفة معيارية -جوهرية" طالما أقصاها عنه بعض العقلانيون، فجعلوا العقمل مختصا بالوسائل والمناهج والتقنيات، دون الأهداف والغايات، وبخاصة القيم، "فالعقلاني" -يقول ضماهر - هو الذي يتحرر من المذهبية الضيقة هو الذي ينظر إلى معتقداته على أنها قابلسة للمراجعة والمحاكمة، وحتى للدحض، من حيث المبدأ"."

<sup>&</sup>quot;" د.أحمد خواجه: الله والإنسان في الفكر العربي والإسلامي ص ١٠٠، ١١٠.

<sup>&</sup>lt;sup>٢٦٥</sup> انطوان سيف: ابن رشد في رؤية عربية معاصرة ص ٧٣ مجلة الفكر العربي العدد ٨١ بـــيروت عام ١٩٩٥م.

فقد اتضح لنا أن فلسفة ابن رشد تحارب المذهبية الضيقة وتسعى من خلال العقلانية والتأويل إلى تعدد الرؤى واختلاف الاتجاهات، ولقد انتهى الفهم الفلسفي المعاصر إلى أن الحداثة ليست صفة يتصف بها المجتمع أو شكلا يتزيا به ، وإنما هي مرحلة يبلغها المجتمع، ويدخل بتطوره النوعي الذاتي في نمط جديد من الحياة، قوامها الاستيعاب التسام للحظة الراهنة التي يعيشها المجتمع في مختلف المستويات، وإدراك التطهورات العلمية والصناعية والسياسية والاجتماعية.

فالظروف العامة، والعقلية التى تصاغ فى خضم هذا التطور والاسستيعاب والإدراك، هي الحداثة، ودون ذلك لا يعني حداثة، وإنما لهاث وراء شكليات وقشسور بسدون جوهسر ولياب ٢٠٦٠.

وهذا يقدم لنا التفسير الصحيح للتساؤل الملح عسن تخلفنا فسى العسالم العربسي والإسلامي، على الرغم من أخذنا الكثير من مظاهر الحضارة الحديثة، خاصة فسسى شسقها (التكنولوجي) التقتي دون أن يحدث ذلك نوعا من النهضة والتقدم الحقيقي، حيث يعزلونها عن الظروف الاجتماعية التاريخية التى ولدتها ويقصمونها عن التربة التى تغذيها وتكسبها معناها.

فحيث أن التقاتة ليست في جوهرها سوى التجسيد المادي العلمي للسروح العلميسة المنبثق في صميم الوعي البشري، فإن تنشيطها على النطاق الاجتماعي لا يتسم إلا بخلسق ظروف تاريخية ملامة لنمو الروح العلمي ورفع وعسي الأفسراد والجماعسات الوطنيسة، وبلورتها في الطبيعة والمجتمع، أما الزيادة المقدارية للمهندسين والفنيين والأجهزة (المصنعة في مجتمعات أخرى) في ظل الظروف الاجتماعية السائدة في الوطن العربي، فلن تؤدي فسي النهاية إلا إلى مزيد من التبديد للجهد الوطني وهجرات الخبرات والعقول ٢٦٧.

ولقد أورد الدكتور معن زيادة في كتابه "معالم على طريق تحديث الفكر العربي" جملة من خصائص المجتمع الحديث (العلم والمعرفة القائمة على التجربة الحسية وعلي الوقائمة

المادية الملموسة -ظهور أنظمة اقتصادية جديدة وأنماط إنتاج مستجدة مرتبطة بهذه الأنظمة-طبيعة النظام السياسي).

وعند التأمل في هذه المعالم، نكتشف أنها ليست علامات مجردة، بل هي مرحلة تبلغها المجتمعات الإنسانية بعد أطوار مختلفة من التطور والتقدم في مختلف الميادين، إذا شكلت العوامل المادية والاقتصادية جزءا رئيسيا فيها، فإن الأفكار والمناهج والمبادئ العلمية تشكل جنور ومحاور هذه الأفكار والمناهج.

فالأبنية التقافية والاجتماعية في نهاية المطاف هي التي تصنع تلك الأنماط الاقتصاديسة والصناعية المتقدمة. وهذه الأبنية لا يمكن استيرادها وإنما هي تتبثق مسن أرض المجتمع، وتتمو كما ينمو الكائن الحي، ومن هنا لا جدوى من استيراد التقنية والحصول عليها جلهزة من الغرب، دون استزراعها واستنباتها وفق الظروف والمعطيسات الثقافيسة والحضاريسة العربية والإسلامية ولا يتم ذلك بغير تغيير المفاهيم والأفكار والقيم التي تقف حائلا دون ذلك لتبني أفكار وتوجهات نجدها واضحة في فلسفة ابن رشد من العقلانية المنضبطة والمنطعج النقدية الدقيقة والاهتمام بالعلوم الطبيعية والكونية، مما يوفر الشروط اللازمة للحداثة.

ولا أدل على صحة هذا، مما حدث داخل الكنيسة المسيحية، صحيح أن أوربا كسانت مسيحية قبل القرن الخامس عشر وخلال العصور الوسطى، وقد ظلت مسيحية بعد ذلك ولا تزال على الأقل، من حيث كون شعوبها تدين بالمسيحية، إلا أن اختسلاف المسيحيين فسى نظرتهم إلى أنفسهم، وإلى ما يحيط بهم وإلى دورهم فى العالم وعلاقتهم به، يؤكد لذا أننا أملم روية مسيحية جديدة بمعنى الكلمة، وهذا ما يؤكده (كزين برينتون) الذي يؤرخ عصر النهضة عندما قال: "إنه يبدو أن أكثر ما كان يؤمن به رجال أوربا ونساؤها خسلال القرن الثامن عسر وما تلاه كان متناقضا مع بعض جوانب هامة جدا من العقيدة المسيحية التقليدية، أو أن شئت قل إن عصر التوير غير جذريا العقيدة المسيحية.

فما بالنا والنصوص الإسلامية من قرآن وسنة لا تشكل عائقا أمام الإنسان المسلم للتطور والتقدم الإنساني، بل تمثل حوافز معنوية وروحية تدفع به إلى هذا التقسدم، وتجعلسه

٢٦٨ د.معن زيادة: معالم على طريق تحديث الفكر العربي ص ١٨ عالم المعرفة العدد ١١٥ الكويت عام ١٩٨٧م.

واجبا دينيا ، فلا يبقى إلا إزالة رواسب التخلف الفكري والثقافي والاجتماعي من الاتجاهات غير العقلانية التى كلست بعض جوانب الفكر الديني، وقدمت تفسيرات تعوق سنة التطور وتحول دون الانطلاق مع الأقاق العلمية الحديثة، خاصة وأن الحداثة تقتضي رفض الجمود والانغلاق، والقبول بمبادئ الانفتاح والتفاعل مع الثقافات الإنسانية مع إطلاق الحرية وفسح المجال أمام التعبيرات الاجتماعية من القيام بدورها وفق تصورها ومرجعيتها الثقافية.

إضافة إلى التفاعل الواعي والمباشر مع القيم والمبادئ الإسلامية التسى أرسسى دعثمها ابن رشد وأمثاله من الفلاسفة العقلانيين: إذ أن التجانس النفسسي والاجتماعي، لا يتأتى إلا بصلة مباشرة، تربط الإنسان بقيمه وبمبادئه، ومحاولة التفاعل معها بلا وسائط حتى تمارس هذه القيم تأثيرها على حياة الإنسان.

ولعل هذا التفاعل الخلاق، هو الذي حول تاريخ العرب من بداة، حفاة، عسراة، إلى صانعي حضارة شامخة، وصل تأثيرها أصقاع العالم كله. فكانت تصرفاتهم ومواقفهم وعلائقهم، وليدة قيمهم ومبادئهم، إلى درجة أن غزيرة التملك كانت تتحول إلى طاقة منظمه موجهة نحو المهام الاجتماعية، فهذا "سعد ابن عبادة" يقول مخاطبا رسول الله صلى الله عليه وسلم: "يا رسول الله خذ ما شنت من أموالنا وما أخذت منه أحب إلينا مما تركت".

فالتفاعل الواعي من القيم الكبرى، يؤدي إلى توفر معنويات عالية، وروح وثابة إلى فعل الخير، وتجاوز العقبات التي تحول دون صناعته على المستوى الخاص والعام.

فالفصام والازدواجية في الشخصية لا يصيب إلا ذلك الإنسان الذي لم يكون علاقة طبيعية وواعية مع قيمه ومبادئه، ولا نفسى أن قيم ومبادئ الحضارة الإسسلامية والفكر الإسلامي تحفظ على الذات العربية والإسلامية شخصيتها في حالة السوية وتعصمها مسن الانحدار إلى العدمية التي غذت الحضارة الغربية بعد الحربين العالميتين وتفشي وباء هذه العدمية والعبثية أصبح الآن مستعصيا على العلاج، بل يهدد الحضارة الغربية بالزوال والاندثار، فالعدمية مرض حضاري ينطوي على وجموم بنيوي Structural والاندثار، فالعدمية مرائد الحضاري يفقد الجماعة المصابة به إحساسها واقتتاعها الداخلي بالثبات والنظام والتحديد، ويفقدها إيمانها بمفهومي القيمة والهدف في حد ذاتهما، مسن دون أن يفقدها في الآن ذاته حاجتها إليهما.

ثم يحيل العالم في نظرها إلى ركام، بمعنى انه يجرد صورتها الوجود من روابطهما القبلية الأساسية التى تجعلها عالماء فيعكر التجانس بين الوجود والذات الإنسانية، وهي حالسة تستوعب كثيرا من مظاهر الحضارة الأوربية في السنوات الأخسيرة بعد تقشي المذاهب الوجودية والعبثية والعدمية، مما أدى إلى حالة اليأس المطلق والضياع النفسي والتمسزق الوجدائي، مما أكسب العلاقات السائدة بين الطبقات والقتات الاجتماعية طابعها ممسيزا مسن العنف العشوائي والجنون المدمر والشذوذ السلوكي ٢٦٩.

وعلى الرغم من تفسير نيتشه فيلسوف القوة لظهور هذا المرض الحضاري الخطير باعتباره نتيجة حتمية لتناقضات الأخلاقية المسيحية الأوربية، إلا أنه فسى الحقيقة وليد الإعراض الكامل عن القيم الدينية المطلقة والوقوع في براثن النسبية واللاتحدد الذين تسارعت بهما التغيرات الحضارية المتلاحقة في القرن الأخير، ودعمتها التقنية الغربية التسي وفرت للإنسان ترفا ماديا هائلا أنساه حاجات روحية ضرورية كانت تعتمل قديما بين جوانحه وتساعد على اترانه النفسي واستقراره الوجداني.

فأين منا اليوم نقتدي بعقلانية ابن رشد ومحاجاته الفلسفية لنعيد الاعتبار السب الفكر الفلسفي في شرق ظن البعض أن نجم العقل راح يخبو فيه تحست وطاة التقليد الأعمس، والتراث الجامد، وجنوح العاطفة الدينية.

إن توجه ابن رشد الفلسفي يصلح حقا في إرساء أسس فكر فلسفي معاصر يؤمسن لإساننا انفتاحا عقليا على الموروث والمستجد، والنهل من منهجيات العلوم كافة ، وتطويع اللغة ، لاستيعاب الضرورات الثقافية والحضارية. ويوم تنكشف للعقل العربي المعاصر أمثال هذه المواقف لتبني إحداها، تعود إلى تراثنا الفكري والفلسفي حيويته لمتابعة مسيرته مستقبلا مطورا وشموليا.

وقد تأكد لذا بعد تجربة طويلة مع الغرب الحديث أن مفتاح الحداثة ، ليس فى اقتفاد أثر الغرب فى أموره وقضاياه، بل باستنفار الجهود العقلية والعملية الذاتية فى اتجاه التطوير والنهضة. وكل تحديث لا ينطلق من الذات وإمكاناتها وآفاقاها، سيتحول إلى مشروع يناقض الحداثة.

٢٦٩ د. هشام غصيب: نحن والفكر المستورد ص ٤٤١.

فالتحديث ليس جملة المؤثرات الكمية في المسيرة الجمعية، وإنما هي صيرورة تاريخية اجتماعية، تلامس بالدرجة الأولى البنسي الأساسية والجوهرية في العملية الاجتماعية بأسرها "٢٠.

وقد توفر كثير من شروط هذا التحديث فى أفكار ابن رشد وفلسفته، مع اهتمام كبير بالأبعاد الدينية والقيمية الأصيلة، وعندما أغفلها المسلمون فى العصر الوسيط سقطوا صرعى التخلف والانحطاط.

أما حضوره فى المرجعية العربية والإسلامية المعاصرة فسوف يؤدي إلى توقد ذهنى ويقظة فكرية تساعد على انبئاق نهضة عربية إسلامية تتجه إلى التجربة الحضارية الإنسانية لامتصاص النافع منها دون أن تسمح لعواصف التغيير القادمة أن تقلعهما من جذورها وتقضى على هويتها.

فتوفر الفعل الحضاري فى البنية الإسلامية يعني وجسود مقومسات البنساء الذاتسي والدينامية الطامحة إلى التطوير، والروح المعنوية اللازمة لكل عملية تغيسير اجتمساعي/ تقافي. وهذه شروط ضرورية لكل مجتمع إنساني، يتطلع إلى التقدم ويتجاوز كوابح نقيضه.

ومثلما كان الكندي مناسبة فُضلى كشفت موقف المؤرخين، نقادا وفلاسفة مسن أول عملية تثاقف كبرى عرفتها الثقافة العربية، بين الإسلام وفلسفة اليونان وعلومهم (الدخيلة) وكان شظيتها الكبرى نشأة الفلسفة العربية الإسلامية.

فكذلك يعتبر اليوم الموقف من الإشكالية المركزية التي طرحها ابن رشد مباشرة وصراحة حول الحكمة الدخيلة بالشريعة الأصلية، المناسبة الحاسمة للفكر الفلسفي العربي والإسلامي المعاصر لتحديد موقفه من عملية التثاقف الكبرى الثانية بين الثقافة العربية الخارجة مسن عصور طويلة من الاعزال (الاحطاط) والثقافة الغربية الأوربية المعاصرة، تلسك الثقافة والدرامية) التي تعرف تحت أسماء عديدة، مثل (النهضة العربيسة الحديثة) أو (صدمة الحداثة) و(الغزو الثقافي الغربي) الذي شكل الاستشراق أحد ميادين عراكه الثقافية ٢٧١.

٣٧٠ محمد محفوظ: مفهوم الحداثة كقراءة تاريخية ص ٥٨، ٦٠ مجلة الكلمة السابقة.

٢٧١ د. انطوان سيف :ابن رشد في رؤية عربية معاصرة ص ٧١.

# الغمرس

| الصفحة   | الموضوع                                              |
|----------|------------------------------------------------------|
| ٣        | تقديم                                                |
| 10       | الفصل الأول ابن رشد المفارقة                         |
| 71       | الفصل الثاني :أصالة ابن رشد فلسفيا                   |
| ٥١       | الفصل الثالث :ابن رشد الشارح والجهاز التحليلي النقدي |
| 79       | الفصل الرابع : قيمة العقل والعقلانية                 |
| <u> </u> | -الفصل الخامس :هنهج ابن رشد النقدي                   |
| 117      | الفصل السادس : الحقيقة وتعدد الرؤية                  |
| 141 -    | الفصل السابع :براهين وجود الله والعقل                |
| 127      | الفصل الثامن : التأويل والطرق إلى الاجتهاد           |
| 17.      | الفصل التاسع : من التفسير العلمي للظواهر             |
|          | الاجتماعية والإنسانية إلى الحداثة                    |

الكاتب والكتاب

كيف بمكن لابن رشد أن يصبح فيلسوفا معساصرا على الرغم من مرور ثمالية قرون على وفاته

هذه الدراسة محاولة للإجابة على هذا السوال ، في مقدمة وتسعة قصول يتناول المؤلف ابن رشد بين الشرق والغرب و كيف ظلم من الاثنين و أصالته فلسقيا ودوره كشارح لارسطو و قيمة العقل والعقلانية ومنهج ابن رشد النقدي وتحقيقه وتعدد الرؤية وبراهين وجود الله والعقل والتأويل والطريق الى الاجتهاد واخيرا من التقسير العملى للظواهر الاجتماعية والاسانية الى الحداثة

والمؤلف أستاذ متخصص في القلسفة الاسلامية ويعمل أستاذا بكلية التربية جامعة عين شمس والدار بتقديمها هذه الدراسة ترجو أن يكسون ذلك جزء من دورها التنويري الذي أخذته على عاتقها

الثاشر

